




UNIVERSIDAD AUTÓNOMA DEL ESTADO DE MORELOS
FACULTAD DE DISEÑO





La sociedad y la imagen
Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

VOLUMEN 2

México, 2025

Lorena Noyola Piña
Laura Silvia Iñigo Dehud

(coordinadoras)



Esta publicación fue dictaminada por pares académicos bajo la modalidad doble ciego.

Diseño editorial: Lorena Noyola Piña, Valeria Odalys Pedraza Nopaltitla, Oscar Galindo Jiménez, Miguel 
Alejandro Alcantar Orihuela

Cuidado editorial: Lorena Noyola Piña y Laura S. Iñigo Dehud

Diseño de portada: Diana Laura Suárez Sánchez (Milo)

Corrección de estilo: Liliana Iñigo Dehud

Primera edición, 2025
D.R. © 2025, Lorena Noyola Piña, Laura Silvia Iñigo Dehud (coords.)
D.R. © 2025, Universidad Autónoma del Estado de Morelos
	 Av. Universidad 1001, Col. Chamilpa, 62209, Cuernavaca, Morelos
	 publicaciones@uaem.mx, libros.uaem.mx
	

ISBN: 978-607-2646-43-8
DOI: 10.30973/2025/sociedad_imagen_2

Esta obra está bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-CompartirIgual 4.0 
Internacional (CC BY-NC-SA 4.0).

Hecho en México.

La sociedad y la imagen : aproximaciones teóricas a sus interrelaciones / Lorena Noyola Piña, 

Laura Silvia Iñigo Dehud, coordinadoras.  - - Primera edición. - - México : Universidad Autóno-

ma del Estado de Morelos. Facultad de Diseño, 2025.

    2 volúmenes : ilustraciones     

      ISBN 978-607-2646-42-1 volumen 1

      ISBN 978-607-2646-43-8 volumen 2

     

      1. Arte y sociedad 2. Interpretación de imágenes 3. Educación - Materiales audiovisuales

      4. Antropología visual 

		  LCC N72. S6	    	 DC  701.03



Índice

Prólogo
Rosa Maribel Rojas Cuevas..................................................................................9

Parte 3: Imagen inmaterial............................................................................11
La visibilidad del Movimiento Sonidero en la inmaterialidad
del patrimonio.
Emma Yanet Flores Zamorano...............................................................13

Violencia visual y régimen escópico en México.
Interrelaciones y perspectivas teóricas.
Joel Ruiz Sánchez......................................................................................33

Los hitos como imagen de la ciudad y su relación
con las identidades sociales.
Mariana Teresa Silveyra Rosales............................................................55

Parte 4: Imagen y sociedad...........................................................................93
Imagen, migración e identidades étnicas.
Alex Ramón Castellanos Domínguez.....................................................95

El paisaje de Tepoztlán y Tlayacapan. Imaginarios sociales.
Lizandra Cedeño Villalba.......................................................................113

El imaginario mexicano en la construcción histórica
del chichimeca.
Ilán Santiago Leboreiro Reyna..............................................................133

La interculturalidad y su representación en imágenes.
Lorena Noyola Piña e Irving Samadhi Aguilar Rocha........................165

Sobre los autores......................................................................................... 183





9

Prólogo

Actualmente el desarrollo cultural se encuentra profundamente influenciado 
por la transmisión inmediata de información visual. Nuestra cultura visual se 
configura por un conjunto de imágenes que documentan y permiten el estu-
dio de la cultura y del pensamiento, además ejemplifican los sistemas de re-
presentación y sus medios de producción. En este contexto convergen las tres 
visiones del mundo identificadas por Regis Debray como hitos del desarrollo 
cultural —la logosfera, la grafosfera y la videosfera— dando lugar a nuevas 
formas de interpretación y creación simbólica.

El avance tecnológico y el uso generalizado de internet en el último siglo 
han transformado las dinámicas de la comunicación alterando los procesos 
que intervienen en la construcción del pensamiento, las formas de percepción, 
así como el uso y consumo de imágenes al grado de promover la producción 
visual instantánea y masiva de imágenes entre los ciudadanos comunes.

Independientemente de su materialidad, la imagen continúa consolidán-
dose como un medio de comunicación potente, capaz de expandir la cultura 
visual hacia terrenos insospechados. Muestra de ello es la creciente produc-
ción, exhibición, distribución y consumo de imágenes a través de plataformas 
digitales. Es posible afirmar, entonces, que vivimos en una era dominada por 
lo visual, en la cual el ser humano dedica gran parte de su tiempo a ver imá-
genes. Se puede decir que, retomando a Giovanni Sartori, el humano ha de-
jado de ser homo sapiens para convertirse en homo videns, un sujeto cuya 
relación con el mundo está mediada por lo visual, de modo que a nuestra 
formación visual le conciernen los procesos de producción que articulan lo 
artesanal con el simulacro, lo inmortal con el acontecimiento, la tradición con 
la innovación, lo físico con lo virtual y lo local con lo global.

Ante este panorama surgen las siguientes interrogantes sobre los modos 
de representación y de poder que ejerce la comunicación visual en la actua-
lidad: ¿Quién o quiénes determinan qué debe mirarse y de qué manera? 
¿Quiénes son los responsables de construir los imaginarios colectivos y me-
diante qué mecanismos lo hacen? ¿Qué elementos resultan visibles y cuáles 



10

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

permanecen ocultos? ¿Cómo se configura nuestra identidad en lo local y de 
qué forma somos percibidos en el ámbito global?

A modo de respuesta, en La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas 
a sus interrelaciones se presenta una reflexión sobre las principales estruc-
turas y códigos de representación que condicionan la visión humana y los 
modos de percepción de los individuos. El cuestionamiento sobre quién o 
quiénes determinan qué debe ser observado y de qué manera, nos permite 
reflexionar sobre la imagen y la alfabetización visual como ejes fundamenta-
les que se presentan en el contexto educativo actual. 

Para comprender quiénes son los responsables de construir los imaginarios 
colectivos en la cultura y cómo se lleva a cabo este proceso, se puede señalar 
que no son únicamente los artistas y diseñadores los encargados de configu-
rar la cultura visual, sino también los ciudadanos comunes, quienes a través 
del uso de la imagen desempeñan un papel fundamental en la preservación 
y trasmisión de la historia.

Asimismo, para entender qué elementos resultan visibles y cuáles perma-
necen escondidos hay que entender que en la cultura existen códigos visuales 
que juegan un papel fundamental en la construcción de identidades y en las 
dinámicas sociales. Finalmente, para indagar en cómo se configura nuestra 
identidad en lo local y de qué forma somos percibidos en el ámbito global, se 
hace una reflexión sobre cómo se construyen los imaginarios colectivos y qué 
relación guardan con el concepto de identidad en el contexto intercultural.

Este libro busca, pues, ofrecer al lector un análisis profundo sobre las in-
terrelaciones que existen entre la sociedad y la imagen.

Rosa Maribel Rojas Cuevas



Parte 3: Imagen inmaterial





13

La visibilidad del Movimiento
Sonidero en la inmaterialidad

del patrimonio

Emma Yanet Flores Zamorano

Introducción. Del Movimiento Sonidero a la Cultura Sonidera

A mediados del siglo pasado surge el Movimiento Sonidero (MS), germinó de 
manera auténtica para celebrar eventos sociales en los barrios populares 
ubicados en el corazón de la Ciudad de México (antes Distrito Federal); ahí, 
donde los primeros migrantes llegaron para convertirse en citadinos y chilan-
gos, se construyó paulatinamente esta manifestación identitaria de la capital 
del país para, en décadas posteriores, anclarse en otras zonas de la ciudad 
con su característica música tropicalera, juegos de luces, baile y asistencia 
masiva en espacios públicos

 Las “tocadas”, frase coloquial para identificar a los eventos amenizados por 
los sonidos, sobrevivieron a la censura y a los estigmas de la criminalidad y el 
rechazo. Mediante organizaciones informales, el MS resistió cualquier posibili-
dad de extinción, buscando el reconocimiento y la continuidad de lo que llaman 
“hacer barrio” y, en ese proceso, la comunidad sonidera hizo cultura hilando 
los rasgos que definen su identidad, resignificándose constantemente. 

Los cambios en el marco normativo internacional y nacional en materia 
patrimonial que tuvieron lugar en lo que va del presente siglo, más la coyun-
tura política del momento, fueron la aleación perfecta para generar las con-
diciones que llevaron al MS a convertirse en la Cultura Sonidera, gracias a su 
nombramiento como Patrimonio Cultural Inmaterial de la Ciudad de México 
otorgado por el gobierno capitalino en julio de 2023 y, con ello, su aparente 
inclusión en las políticas culturales y un avivado interés en los medios de 



14

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

comunicación, redes sociales y en la producción intelectual que no había te-
nido antes. 

Sin embargo, la declaratoria patrimonial con propósitos de rescate y pro-
tección no significa ni garantiza la continuidad del MS. Antes de responder a 
categorizaciones patrimonialistas, el Movimiento Sonidero es una manifesta-
ción de la cultura popular urbana que se ha mantenido autónoma por mucho 
tiempo. Al respecto, estudios sobre las culturas tradicionales o populares han 
concluido que la sobrevivencia de éstas se debe a varias razones, entre ellas 
resaltan, por un lado, la utilidad que éstas tienen para fortalecer y legitimar 
la hegemonía de los regímenes políticos y; por otro lado, la lógica de la conti-
nuidad en la producción cultural de los sectores populares. El reconocimien-
to patrimonial institucional y jurídico del MS respondió  —como veremos en 
el siguiente apartado— a un interés del sistema político encabezado por un 
partido que electoralmente se jugaba el poder a nivel local y federal; después 
de obtener el triunfo en las urnas, dicho interés se vio disminuido, así como 
su proyección mediática sobre el acercamiento con la comunidad sonidera. 
Aunque se reconoce que, antes que cualquier mecanismo institucional, jurí-
dico y político, la salvaguardia del patrimonio depende, por antonomasia, de 
la comunidad creadora, de acuerdo con Topete y Amescua (2015) que tienen 
a bien plantear que: 

El patrimonio cultural inmaterial (PCI) está en constante cambio: se crea, se recrea, se 
enriquece, se matiza, agoniza e incluso muere. La salvaguardia, otrora, era responsabili-
dad de los creadores-portadores y se realizaba con apego a estrategias y procedimientos 
generados por ellos: la forma de darle vida formaba parte del propio patrimonio (p. 9).

Visto así, la continuidad del MS como manifestación cultural dependerá de 
la propia comunidad y su destreza tradicional para renovarse y distinguirse 
en su proceso de producción, pero ahora con la envestidura patrimonial, cuyo 
impacto en su futuro desarrollo y al interior de la misma comunidad es incier-
to; en la medida que estamos hablando de un sector muy diverso integrado 
por diferentes actores y personajes; lejos de posiciones románticas y emotivas 
sobre los sectores populares —aunque se les reconoce los valores solidarios 
y relaciones armónicas—, en la experiencia que les precede existieron una 
serie de conflictos, vicisitudes, exclusiones y complicidades contados en voz 
baja, pero que también son parte de su realidad. Situaciones que tienen a exa-
cerbarse bajo un populismo estatizante que ofrece soluciones mágicas a pro-
blemas altamente complejos mediante discursos de inclusión y justicia social, 
que niega la corrupción, los desacuerdos, las actitudes viciadas o ambivalen-
tes entre sectores sociales y/o con los grupos hegemónicos. 



Capítulo 1. Emma Yanet Flores Zamorano

15

Así, en un ambiente de armonía, el Jefe de Gobierno en el evento oficial 
donde entregó la declaratoria a la comunidad sonidera, señaló que ésta era 
una de las más grandes y representativas de la Ciudad de México, con más 
de diez mil integrantes; sin embargo —además de bailar una que otra cum-
bia—, no especifica si dicha cifra es únicamente de los sonideros existentes, 
o si eran éstos más los clubs de baile, los promotores, organizadores de even�-
tos, los seguidores o fans, entre otros asistentes emblemáticos que participaron 
en la ceremonia. 

Al respecto, para Marco Ramírez, los sonideros (en plural) son una comu-
nidad cultural, en la cual, “los individuos comparten un sentido autoadscrito 
de pertenencia” (UNESCO, citado por Ramírez, 2012, p. 101) y, en ese sentido, 
“los sonideros se identifican a sí mismos como tales, se auto-califican como 
el movimiento sonidero, la familia sonidera, el ambiente sonidero o directa-
mente: “soy sonidero” (Ramírez, p. 102). Retratado de esta manera, los soni-
deros son un fenómeno social complejo, tejido por un sinnúmero de relacio-
nes y factores de diferente naturaleza. Por otro lado, cuando hablamos de el 
sonidero (en singular) parece tener distintos significados de acuerdo a las 
funciones que realiza, desde animador, cabinero, locutor, propietario del equi-
po u organizador de los eventos; puede cumplir con una o con más funciones, 
aunque cabe mencionar que es diferente a un DJ. En síntesis, el sonidero es 
un integrante de la comunidad sonidera o de los sonideros, junto con los clubs 
de baile, promotores, organizadores y todos aquellos que participen, se iden-
tifiquen o se congracien con esta manifestación cultural. 

Cuando se habla del Movimiento Sonidero, siguiendo a Pedro Sánchez, se 
alude al “concepto que analiza la acción colectiva de un conjunto de actores 
que buscan defender su identidad, representar a su barrio (colonia o pueblo), 
promocionar su música, ganarse la vida y crear una cultura sonidera” (2019, 
p. 21); en esta definición, la comunidad sonidera deja de ser sólo un congre-
gado de personas u organizaciones con características e intereses afines, para 
convertirse en un movimiento social empujado por un propósito, incluso pre-
senta ciertas pautas de organización aunque poco estructuradas, no tiene un 
único representante sino varios voceros y, más que procurar cierta influencia 
colectiva sobre el gobierno, se interesa por la perpetuidad de sus prácticas 
particulares y aspectos simbólicos a través del cultivo y ejercicio de los mis-
mos, en defensa de su propia identidad; como cultura el baile, la música, la 
gráfica, los saludos, la apropiación y el uso del espacio público, entre otros, 
son los principales rasgos que la caracterizan. Probablemente la declaratoria 
no refiere como Patrimonio Cultural Inmaterial al Movimiento Sonidero sino 
a la Cultura Sonidera, porque entiende a ésta como un hecho consumado 
derivado de las demandas del primero, es decir, de su reivindicación. 



16

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

Lo anterior detona varias cuestiones ¿el Movimiento Sonidero solicitó o 
demandó su reconocimiento como Patrimonio Cultural Inmaterial?, ¿necesi-
taba el reconocimiento y, si es así, beneficiará a toda la comunidad sonidera? 
o bien, ¿requerían darle la patrimonialización por intereses que exceden los 
del propio Movimiento Sonidero?; porque en el Primer Gran Baile de Soni-
deros y Sonideras se dieron cita 200 mil personas en la plancha del Zócalo 
capitalino, un poco menos que la población total de la alcaldía Magdalena 
Contreras; esto se traduce en que el Movimiento Sonidero tiene un gran poder 
de convocatoria y, en la inmaterialidad como patrimonio desde la dimensión 
etnológica, es para muchas personas una manifestación reconocida y, por lo 
tanto, visible. 

Frente a estos cuestionamientos, el presente trabajo tiene como propósi-
to precisar el contexto en el que tiene lugar el reconocimiento de Patrimonio 
Cultural Inmaterial de la Ciudad de México de la Cultura Sonidera o Movimien-
to Sonidero para, asimismo, identificar los factores que favorecieron a su in-
clusión en la política patrimonial de la capital del país. Mediante la revisión e 
interpretación de diferentes fuentes de información, en un primer momento, 
se expone la definición de Cultura Sonidera manejada en la declaratoria y se 
describe el marco político en el que se emite la misma; posteriormente, se 
aborda el concepto de Patrimonio Cultural Inmaterial y su correspondencia 
con los instrumentos legales que sustentan el nombramiento patrimonial; de 
aquí, se señalan los compromisos pendientes previstos en el documento pro-
mulgatorio y, se comenta de forma general, la proyección que ha tenido el 
Movimiento Sonidero a partir de que porta la envestidura patrimonial. 

Patrimonio cultural inmaterial, ¿reivindicación
del Movimiento Sonidero?

El 6 de octubre de 2023 en la Gaceta Oficial de la Ciudad de México se decla-
ró a la Cultura Sonidera como Patrimonio Cultural Inmaterial de la Ciudad de 
México, reconociendo así la existencia de un fenómeno que ha marcado la 
identidad de la capital del país desde mediados del siglo pasado. Como un 
fenómeno amplio y complejo que integra un gran número de componentes, 
la Cultura Sonidera se definió de la siguiente manera:

[…] es una expresión de carácter festivo compuesta por distintos elementos donde con-
fluyen la fusión de estilos musicales, la actuación de clubes de baile, el despliegue de 
iluminación y sonido, el ambiente, los promotores y las organizaciones, los comerciantes, 
el diseño y la gráfica popular, los conocimientos e innovaciones en tecnología y la difusión 
por medio de redes sociales. La intervención de las canciones deviene del intercambio 



Capítulo 1. Emma Yanet Flores Zamorano

17

cultural, la selección de amplias colecciones discográficas, el estilo de locución y animación 
y la introducción de saludos, elementos que convergen para producir un fenómeno cul-
tural único que desde hace más de medio siglo forma parte de la identidad de distintos 
barrios de la Ciudad de México (Gobierno CDMX, 2023, p. 6).

La lucha por la aceptación de las prácticas sonideras, su valoración cultural 
e identitaria ha sido ardua y encabezada por la propia comunidad que la 
ejerce, es decir, por los dueños y representantes de los sonidos, y también 
por los organizadores de eventos, clubes de baile, seguidores o fans, repre-
sentados principalmente por aquellos que fueron parte del periodo de auge 
del Movimiento Sonidero y se mantienen leales al mismo; puede decirse que 
el nombramiento de patrimonio es, en términos jurídicos, una acción reivin-
dicatoria a la comunidad sonidera visto como movimiento social. 

La declaratoria, más que un acto de justicia a las clases populares, en la 
mayoría de las ocasiones ajenas a las decisiones económicas, políticas y 
culturales en la sociedad moderna heredada del pensamiento ilustrado, 
parece una estrategia legitimadora que se inscribe en un contexto populista, 
dado que el gobierno nacional y local, ambos del mismo partido de izquierda,1 
se rigen por principios progresistas. Además, el nombramiento se emite en 
un momento coyuntural en términos políticos, en la antesala del arranque de 
las campañas electorales y, con ello, las maniobras para la captura de votos.

En este escenario, el nombramiento de patrimonio del MS se enarboló 
estratégicamente como una gestión democratizadora de la cultura; no obs-
tante, será hasta dentro de unos años que los efectos de este reconocimien-
to y su respectivo Plan de Salvaguardia2 puedan ser evaluados en función del 
apoyo, viabilidad y continuidad en su categoría de patrimonial. En tanto esto 
sucede, parece necesario problematizar y complejizar el MS como una mani-
festación de la cultura popular en función de la lógica de las relaciones socia-
les que intervienen en la producción y transformación de las practicas que les 
son propias y lo identifican. 

1	 En octubre de 2023, mes en el que se emite la declaratoria que reconoce a la Cultura Sonidera como Patri-
monio Cultural Inmaterial de la Ciudad de México, era presidente de la República Mexicana Manuel López 
Obrador y el jefe de Gobierno de la Ciudad de México (de forma interina) era Martí Batres Guadarrama, 
quien tomó el cargo por la renuncia de Claudia Sheinbaum, presidenta de México desde octubre de 2024, 
todos miembros del partido Morena. 

2	 En la Ley de Patrimonio Cultural, Natural y Biocultural de la Ciudad de México, vigente desde el año 2020, 
se define como Plan de Salvaguardia al “Instrumento de gestión del Patrimonio Cultural, Natural y Biocul-
tural declarado, en el que se establecen las medidas y acciones necesarias para garantizar la viabilidad 
del elemento al que se refiere” (p. 2). 

En dicha ley se entiende por Salvaguardia al “conjunto de medidas de carácter jurídico, técnico admi-
nistrativo y financiero, para la preservación y enriquecimiento de los elementos del Patrimonio Cultural, 
Natural y Biocultural de la Ciudad, que incluyen, entre otras acciones, la identificación, documentación, 
investigación, protección, promoción, difusión, valorización, transmisión y revitalización de esos elemen-
tos (p. 2).



18

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

De acuerdo con N. García Canclini (1990), las posturas románticas que 
equiparan a la cultura popular con el folclor, en términos meramente tradicio-
nales, tienden a cegarse a los cambios que van redefiniendo a las sociedades 
urbanas y suprimen en la explicación de lo popular su función en la cultura 
hegemónica, afirmando que bajo estos posicionamientos se rescata al pueblo, 
pero no se le conoce. En este sentido, González (2018) argumenta que la cul-
tura popular se comprende desde sus cánones y debe conceptualizarse en 
función de la cultura dominante, entre ambas se genera una variedad de in-
tercambios y apropiaciones, las cuales activan sucesivas creaciones y reela-
boraciones culturales que son protagonizadas por el pueblo llano. Lo dicho por 
ambos autores versa, en gran medida, en dos aspectos principales, uno es la 
discusión del concepto de cultura popular en vinculación con el otro aspecto, 
esto es, la lógica de quién legitima lo que es y debe ser reconocido como cultu-
ra y patrimonio. 

A inicios del presente siglo, el patrimonio intangible oficial y jurídicamente 
no se consideraba parte del patrimonio cultural en términos oficialistas, sólo 
los objetos y edificaciones representativos de pueblos y comunidades, es de-
cir, el patrimonio con carácter de material; es hasta el año 2023 que se llevó 
a cabo la Convención para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial, 
en el marco de la Organización de las Naciones Unidas para la Educación, la 
Ciencia y la Cultura, considerando en el artículo 2 de dicha Convención como 
PCI lo siguiente: 

Se entiende por “Patrimonio Cultural Inmaterial” los usos, representaciones, expresiones, 
conocimientos y técnicas —junto con los instrumentos, objetos, artefactos y espacios 
culturales que les son inherentes— que las comunidades, los grupos y en algunos casos 
los individuos reconozcan como parte integrante de su patrimonio cultural. Este patrimo-
nio cultural inmaterial, que se transmite de generación en generación, es recreado cons-
tantemente por las comunidades y grupos en función de su entorno, su interacción con 
la naturaleza y su historia, infundiéndoles un sentimiento de identidad y continuidad y 
contribuyendo así a promover el respeto de la diversidad cultural y la creatividad humana.

El “patrimonio cultural inmaterial” […] se manifiesta en particular en los ámbitos si-
guientes: a) tradiciones y expresiones orales, incluido el idioma como vehículo del patri-
monio cultural inmaterial; b) artes del espectáculo; c) usos sociales, rituales y actos festi-
vos; d) conocimientos y usos relacionados con la naturaleza y el universo; e) técnicas 
artesanales tradicionales (UNESCO, 2023). 

De igual manera, en el decreto promulgatorio se señala que la sobreviven-
cia del patrimonio inmaterial depende, en gran medida, de sus propios crea-
dores y del contexto particular en el que se desenvuelve; y es mucho más 
vulnerable a los efectos de los procesos globalizadores, así como también a 



Capítulo 1. Emma Yanet Flores Zamorano

19

políticas y modelos homogeneizantes y a la carencia de medios de valoración 
y de entendimiento que, en conjunto, pueden incentivar el desinterés en las 
generaciones más jóvenes, quienes son los herederos de los bienes y prácti-
cas patrimoniales. 

El principal y único criterio para que un elemento sea considerado PCI es 
su correspondencia o no con la definición ut supra de la UNESCO, la aceptación 
lleva a la inscripción en la Lista Representativa en donde se registra y docu-
menta las prácticas culturales de las comunidades. La decisión de la incorpo-
ración de un producto cultural corresponde a un comité intergubernamental 
integrado con 18 miembros de los Estados Parte que, en muchas ocasiones, 
se trata de diplomáticos y políticos que fungen como “expertos” en las diver-
sas labores del Comité, y son quienes discuten sobre temas de la expertise de 
antropólogos e historiadores desde una perspectiva e interés político; conse-
cuentemente, el concepto de Patrimonio Cultural Inmaterial se relativiza 
entre el “enfoque político-burocrático y la realidad etnológica” (Khaznadar, 
2011, p. 26). Así, en un mundo donde se promueve la libre competencia y no 
la cooperación, la Lista Representativa se vuelve prioritaria para el reconoci-
miento de la labor cultural de los gobiernos “los países están forcejeando unos 
con otros para que elementos de sus patrimonios queden incluidos en ella” 
(Khaznadar, p. 27), lo que se cuestiona es si la lista es representativa porque 
integra el patrimonio más significativo de las naciones, o es representativa 
por el reconocimiento internacional de los gobiernos con pretextos patrimo-
niales, queda en esta dimensión mucho por debatir. 

México ha logrado la inscripción de ocho elementos en la Lista Represen-
tativa, iniciando en 2008 con las fiestas prehispánicas dedicadas a los muertos 
y, la última inscripción, en 2023 del bolero. En el país el decreto promulgato-
rio que reconoce los planteamientos de la Comisión de Salvaguardia de la 
Cultura Inmaterial entra en vigor en 2026, a partir de este hecho se promo-
vieron los mecanismos legales y se desarrollaron planes o programas de sal-
vaguardia del patrimonio cultural material e inmaterial en el territorio nacio-
nal. En la ciudad capitalina, catorce años después, en el año 2020 se deroga 
la Ley de Salvaguardia del Patrimonio Urbanístico Arquitectónico del Distrito 
Federal y se expide la Ley de Patrimonio Cultural, Natural y Biocultural de la 
Ciudad de México (LPCNBCDMX), en su artículo 7, aclara que son diez las 
autoridades encargadas de aplicar la ley, encabezando la lista el Jefe de 
Gobierno, siete secretarias, la Procuraduría Ambiental y de Ordenamiento 
Territorial (PAOT) y las 16 alcaldías; todos, en su conjunto, conforman una 
Comisión Interinstitucional que, como lo señala el artículo 18, tiene funciones 
de deliberación administrativa sobre el patrimonio, otorgando al titular de la 
Jefatura de Gobierno el poder para emitir las declaratorias patrimoniales. Al 



20

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

respecto, el proceso de evaluación en materia de reconocimiento de los pro-
ductos culturales es de carácter político-burocrático y, por ello, altamente 
vulnerable a corromperse. En cuanto a la definición de PCI, la ley señala en el 
artículo 32 y 33 lo siguiente: 

El Patrimonio Cultural Inmaterial, se refiere a todo producto cultural, tanto individual 
como colectivo, que tiene un significado, valor especial para un grupo social determinado 
o para la sociedad en general que puede poseer una dimensión expresamente física, y 
se caracteriza fundamentalmente por ser reconocido como depositario de conocimientos, 
representaciones, visiones culturales, concepciones del mundo, formas de vida y su ex-
presión simbólica. 

De manera enunciativa más no limitativa, podrán ser considerados afectos al Patri-
monio Cultural Inmaterial: I. Actos festivos; II. Lenguas; III. Rituales; IV. Técnicas artesana-
les tradicionales, V. Tradiciones y expresiones orales; y VI. Usos sociales. 

Se observa que esta definición es similar, pero no exacta a la planteada 
por la UNESCO, reafirmando lo dicho por Bolfy Cottom (2001) sobre que pese 
a la similitud en la concepción de significar e identificar la herencia cultural 
para su protección, la legislación nacional ha tenido un desarrollo propio per-
tinente a la historia del país y, en consecuencia, no emplea literalmente la 
terminología de la UNESCO. En el caso de la LPCNBCDMX una de las varian-
tes en las definiciones de Patrimonio Cultural Inmaterial es la consideración 
de seis manifestaciones distintas, dejando entrever cierta flexibilidad con la 
frase al inicio del listado: de manera enunciativa más no limitada, entendida 
como la posibilidad jurídica de incluir otras manifestaciones de característi-
cas semejantes. 

Asimismo, dentro del listado en el numeral dos se consideran las lenguas 
como un patrimonio específico, aparte de las tradiciones y expresiones orales, 
mientras que estas dos en la definición de la UNESCO, incluyen al idioma –no 
las lenguas- como vehículo del Patrimonio Cultural Inmaterial. Por otra parte, 
este mismo organismo plantea que las comunidades, los grupos o individuos 
per se reconocen qué es y qué no es su patrimonio cultural, sugiriendo que 
de antemano conocen y consienten el concepto, aplicándolo en la identifica-
ción del patrimonio que los distingue culturalmente; mientras tanto, en la 
LPCNBCDMX expone la consideración de Patrimonio Cultural Inmaterial a 
todo producto cultural que tiene un significado y valor especial para un grupo 
social determinado, y es con base en ello la evaluación y reconocimiento pa-
trimonial de manera jurídica. 

Cabe subrayar que las variaciones entre las definiciones de la UNESCO y 
la LPCNBCDMX, así como la flexibilización de ésta última, favorecieron a la 
patrimonialización del MS, que expresamente fue promovida por el congreso 



Capítulo 1. Emma Yanet Flores Zamorano

21

de la CDMX bajo el argumento que las actividades sonideras no estaban re-
conocidas en la Ley de Fomento Cultural de la CDMX,3 modificada en mayo 
de 2023 atendiendo a dicha solicitud. Entonces, al parecer hubo toda una 
ingeniería normativa y legal para que el MS obtuviera el nombramiento de 
patrimonio cultural.

Marco Ramírez (2012), analizando las posibilidades de su reconocimiento 
como PCI, enunció varias dificultades ante la definición de la UNESCO, una de 
ellas es que habla de grupos y comunidades, pero no los especifica; otra de 
las dificultades es que los criterios utilizados para definir el patrimonio intan-
gible son limitantes y poco flexibles, por ello, insuficientes; asimismo, no se 
aclara si la definición incluye solamente pueblos originarios y ciudades anti-
guas o, también, comunidades o grupos de existencia más reciente; de ma-
nera general, Ramírez sugiere que el concepto debe ser más amplió y abierto, 
en constante desarrollo porque debe adaptarse a las necesidades e intereses 
de las comunidades depositarias, su participación es pertinente en la cons-
trucción del propio concepto de patrimonio, siendo más apremiante cuando 
se trata del patrimonio intangible que como producto cultural colectivo está 
vivo y depende de su ejercicio cotidiano para heredar a las nuevas generacio-
nes, solo la apropiación de las prácticas culturales puede evitar su extinción. 

En México, siguiendo con B. Cottom (2001), el concepto de patrimonio 
cultural se entiende en dos dimensiones; por una parte, está la histórica y 
antropológica, en el sentido que son las comunidades las que dan un valor 
excepcional a los productos o bienes culturales pasados o presentes; la otra 
dimensión está enlazada al marco jurídico que funciona como protector del 
patrimonio cultural cuando es reconocido oficialmente como tal. Visto así, el 
concepto de patrimonio cultural se bifurca por el quién, en la práctica cotidia-
na, le da valor y significa el producto o la manifestación cultural y por quién 
decide qué es patrimonio bajo ciertos criterios intelectuales y legales. En este 
sentido, ¿la comunidad sonidera buscaba que las manifestaciones o prácticas 
culturales que les son propias, fueran rescatadas o protegidas mediante el 
reconocimiento legal de patrimonio?; como se mencionó fue el congreso local 
quien lo solicitó, porque la ínfima documentación existente sobre los orígenes 
y desarrollo del MS apuntan que éste velaba más por un interés identitario y 
social para hacerse visible, exigiendo no ser estigmatizados y criminalizados 
por la sociedad; así como una interpelación a la tolerancia de las autoridades 
para llevar acabo eventos masivos en el espacio público de la ciudad y, sobre 
todo, en las calles de las colonias y barrios populares que son cuna y principal 

3	 Información tomada de la página oficial del Congreso de la CDMX, (recuperado el 12 de febrero de 2025) 
disponible en https://www.congreso cdmx.gob.mx/comsoc-congreso-cdmx-propone-reconocer-sonide-
ros-como-patrimonio-cultural-4272-1.html 



22

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

escenario de las practicas sonideras; siendo una de las razones para unirse y 
generar estrategias que libraran las limitaciones enfrentadas por la legislación 
y reglamentación urbana, factor que el Plan de Salvaguardia respectivo tiene 
estratégicamente que compatibilizar.

Las manifestaciones y prácticas culturales populares y tradicionales, de 
acuerdo con García (1990), han logrado sobrevivir y desarrollarse por varias 
causas, dos de éstas son: el interés de los sistemas políticos por tomar en 
cuenta el folklor con el propósito de fortalecer su hegemonía y legitimidad y, 
también, a razón de la continuidad en la producción cultural de los sectores 
populares. Como se mencionó anteriormente, la declaratoria patrimonial del 
MS tiene lugar en un momento político coyuntural y, sin lugar a dudas, la 
principal característica del MS es su gran poder de convocatoria, tal como lo 
publicó la Secretaría de Cultura capitalina en su página de Facebook el 25 de 
marzo de 2023, haciendo referencia al 1er Gran Baile de Sonideros y Sonide-
ras con el comentario “Zócalo suena a los barrios de la Ciudad de México con 
un récord de asistencia de más de 200,000 personas en toda la jornada de 
#NocheDePrimavera”, el texto se acompañó de varias imágenes resaltando 
una que muestra el frente de Palacio Nacional abarrotado de asistentes y de 
espaldas a Ramón Rojo apodado el “rey de reyes”, representante y dueño  
de La Changa, el sonido más popular en la Ciudad de México y uno de los más 
grandes del país, el sonidero porta una corona y ondea la bandera de México, 
simbólicamente esta imagen, en su conjunto, es poderosa visualmente ha-
blando, porque representa la victoria, el éxito para la comunidad sonidera (ver 
figura 1); al mismo tiempo, condensa los rasgos que de forma errática se iden-
tifican con lo popular, es decir, lo local, lo nacional y lo subalterno (García, 1990, 
p. 192). 

Un mes antes de la declaratoria se publicó en la página de la Jefatura de 
Gobierno de la Ciudad de México lo sucedido en el primer Encuentro Rumbo 
a la Declaratoria de Patrimonio Cultural Inmaterial de la Cultura Sonidera,4 
ahí la titular de la Secretaría de Cultura capitalina comentó que después de 
un año de trabajar en la declaratoria, conjuntamente con la comunidad soni-
dera y especialistas en el tema, se emitiría oficialmente el nombramiento; de 
igual manera, declaró que en pocas ocasiones un decreto patrimonial se 
acompaña paralelamente con un Plan de Salvaguardia; a decir verdad, en un 
corto plazo de tiempo el MS contó con las condiciones jurídicas y un ágil pro-
ceso de gestión gubernamental para su reconocimiento como patrimonio. 

4	 La información fue tomada de https://jefaturadegobierno.cdmx.gob.mx/comunicacion/nota/inicia-se-
cretaria-de-cultura-capitalina-encuentros-con-sonideros-rumbo-su-declaratoria-como-patrimonio-cultu-
ral-inmaterial-de-la-ciudad-de-mexico (recuperado el 12 de febrero de 2025).



Capítulo 1. Emma Yanet Flores Zamorano

23

Figura 1. Primer Gran Baile de Sonideros y Sonideras, Zócalo de la Ciudad de México. Nota. La 
imagen muestra la multitud de asistentes al Primer Gran Baile de Sonideros y Sonideros, llevado a 
cabo el 25 de marzo de 2023, como parte del festival Noche de Primavera. Tomada de la página de 
Facebook de la Secretaría de Cultura de la Ciudad de México. https://www.facebook.com/photo?fbi-
d=591858669636568&set=pcb.591858762969892&locale=es_LA 

Sin embargo, a un año de la declaratoria no está disponible el Plan de 
Salvaguardia en la página de la Secretaría de Cultura de la Ciudad de México 
que, en el artículo tercero de la declaratoria, queda como responsable del 
manejo de dicha información; de hecho, se nos hizo saber que el plan sólo 
puede ser consultado mediante solicitud escrita dirigida a la titular de la Di-
rección General de Patrimonio, Histórico, Artístico y Cultural, es decir, no es 
un documento literalmente público; el requerimiento se hizo como dicta la 
burocracia, y a la fecha las letras están en espera de decir algo sobre el Plan 
de Salvaguardia, si es que existe. 

La misma situación se observa al revisar el artículo tercero transitorio, 
donde se establece lo siguiente:

Para asegurar la identificación y divulgación de la expresión inmaterial protegida en el 
presente Decreto, en un término de diez días hábiles a partir de la entrada en vigor del 



24

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

Presente Decreto, la Secretaría de Cultura del Gobierno de la Ciudad de México deberá 
incorporarla a la Plataforma Digital del Patrimonio Cultural, Natural y Biocultural de la 
Ciudad de México (Gobierno CDMX, 2023, p. 7)

Es decir, a la fecha, la Cultura Sonidera como expresión inmaterial prote-
gida no está incorporada a dicha plataforma digital, incluso no se tiene acce-
so a ésta, porque no se encuentra en la página de la Secretaría de Cultura ni 
al buscarla por internet para información o consulta; al respecto se nos infor-
mó en la Dirección General de Patrimonio Histórico, Artístico y Cultural que 
la plataforma está aún en construcción. En la LPCNBCDMX que entró en vigor 
en 2020, en su capítulo III se redactan las características, fines y funciones de 
la plataforma, no como un proyecto a desarrollar sino como un instrumento 
terminado y en servicio; bajo ese supuesto, tres años después, se redacta y 
emite la declaratoria patrimonial de la Cultura Sonidera; además, se estable-
ce que la generación u obtención de información involucra a las autoridades 
federales, internacionales y locales; entonces, los vacíos de información en 
un nivel replica en los otros, porque al revisar el Sistema de Información Cul-
tural (SIC México), plataforma de la Secretaría de Cultura a nivel federal, don�-
de hay información sobre el patrimonio y los recursos culturales en el país, 
en su inventario sobre el PCl de la Ciudad de México sólo se registran tres 
casos: el primero es el bolero como manifestación músico-dancística que se 
encuentra en todo el territorio capitalino y que se incorporó en el año 2023 a 
la Lista Representativa del Patrimonio Cultural Inmaterial de la Humanidad 
de la UNESCO; el segundo, la lengua Mexikatlahtolli/Nawatlahtolli (náhuatl) 
practicada en la alcaldía de Cuajimalpa de Morelos y, por último, la represen-
tación de la pasión y muerte de Cristo llevada a cabo en la alcaldía Iztapalapa.5 
Así, la Cultura Sonidera, tampoco se encuentra en este inventario del patri-
monio; probablemente porque el gobierno local no ha gestionado su incor-
poración o porque no hay plataforma digital que alimente de información a 
los otros niveles. 

Estas acciones y omisiones restan seriedad a la política cultural y patrimo-
nial de la Ciudad de México; además, ponen en tela de juicio los intereses que 
movieron al Gobierno de la CDMX para promover la patrimonialización del 
MS. Tras el paso del proceso electoral, el Movimiento Sonidero únicamente 
obtuvo un decreto patrimonial que, sin Plan de Salvaguardia, es sólo un acto 
de buena fe; también adquirió varios reconocimientos a diferentes miem-
bros de la comunidad y, “porque se lo ganaron” (frase de la titular de la Se-
cretaria de Cultura capitalina), su lugar anual en la plancha del Zócalo de la 

5	 La información fue tomada de https://sic.cultura.gob.mx/lista.php?table=frpintangible&estado_id=9&mu-
nicipio_id=-1 (recuperado el 12 de febrero de 2025).



Capítulo 1. Emma Yanet Flores Zamorano

25

capital con el Segundo Gran Baile de Sonideras y Sonideros llevado a cabo en 
marzo de 2024, pero en esta ocasión sin resaltar el número de asistentes al 
evento, tampoco hubo posteo de imágenes ilustrativas en la página oficial de 
la Secretaria de Cultura y en sus redes sociales. 

Antes del evento, en el mes de febrero, se declaró a los Carnavales como 
Patrimonio Cultural Inmaterial de la Ciudad de México, los cuales de forma 
similar son prácticas festivas y masivas de la cultura popular que, dicho sea 
de paso, también están huérfanas de un Plan de Salvaguardia. El Gobierno de 
la CDMX, del mismo partido de izquierda dos periodos seguidos de gestión, 
cuyos discursos presumen de ser altamente democráticos y donde el pueblo 
es primero, lo descrito sobre el MS ejemplifica la frase de Martín Barbero 
“inclusión abstracta y exclusión concreta” (citado por García, 1990, p. 194). 

Los sonideros al son de la cultura popular

En el reflejo de verdades a medias y promesas en el aire, en los discursos no 
sólo políticos sino también intelectuales, y de los medios de comunicación 
que hablan sobre el MS, se observa la idea preexistente de que lo popular 
parece sinónimo de lo excluido, característico de todos aquellos que no tienen 
patrimonio propio o sí lo tienen pero no es reconocido por otros, tampoco es 
conservado porque no se compara con el patrimonio de los sectores sociales 
“cultos”, por ello, las clases populares y su patrimonio parecen invisibles a la 
sociedad, porque carecen de lo que representa lo culto y lo que no se consi-
dera como tal, es in-culto, sinónimo de ignorancia y falto de progreso. Deci-
mos parecen invisibles, porque sí existen y tienen una función en la sociedad 
moderna contemporánea, donde hay un acceso desigual a los bienes, pro-
ductos, beneficios y en la toma de decisiones. Se trata de preguntarnos ¿cómo 
el MS ha sobrevivido en un contexto poco favorable para su evolución y de-
sarrollo? y con base en ese conocimiento problematizar y complejizarlo, iden-
tificando las posibilidades y alternativas para su continuidad como patrimonio 
institucional, pero principalmente como parte de su realidad y naturaleza 
etnológica. 

Los trabajos que estudian los productos o manifestaciones generadas por 
las comunidades populares han demostrado que tienen calidad estética, son 
más representativos y cercanos a la historia local, además en ellos se refleja 
la creatividad invertida para satisfacer sus necesidades ante las adversidades 
que debe enfrentarse, generando así su propio patrimonio. De igual manera, 
salvaguardar no es conservar, porque se ha demostrado que las culturas po-
pulares sobreviven transformándose (García, 1990; Bonavitta, 2008), más en 



26

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

ciudades contemporáneas donde la migración es continua, la información 
fluye en los dispositivos móviles conectados a una red global intercambiando 
símbolos y significados al por mayor, mientras que el patrimonio es un atrac-
tivo utilizado por el turismo mercantilizado y donde la inteligencia artificial se 
usa cada vez más en la vida cotidiana. El mismo MS se ha reinventando con 
el pasar de los años; por ejemplo, ante la cancelación de bailes en la vía pú-
blica los eventos se desplazaron a los salones o patios; mientras el disco de 
acetato fue sustituido por la digitalización de las consolas y mezcladoras; el 
cartel sonidero dejó de estar en las paredes y postes del barrio para conver�-
tirse en un archivo que se postea en redes sociales. Así, las culturas populares 
se apropian de elementos de la cultura hegemónica ajustándolos a su repro-
ducción con base en sus propias tradiciones y experiencias y, consecuente-
mente, resignifican su identidad. 

El MS entendido como una manifestación de la cultura popular, es el re-
sultado de una multiplicidad de relaciones que coexisten en la sociedad, las 
cuales pueden ser de negociación o de conflicto; porque la cultura popular no 
es un agente inconmovible y sumiso, se apropia dinámicamente de diferentes 
aspectos que son necesarios para sobrevivir y distinguirse por su caracterís-
tico proceso de reproducción; en un escenario no necesariamente de domi-
nación, sino de hegemonía; el contexto particular en el que se desenvuelven 
juega un papel importante, porque a veces los sectores populares se movilizan 
para resistir e impugnar y otras se adaptan o adecuan a un sistema que los 
incluye (García, 1990; Zapata, 2016) o excluye de acuerdo a diversos interés. 

En este sentido, ante una declaratoria que, sin Plan de Salvaguardia para 
consultar ni acciones claras que garanticen la viabilidad de su carácter como 
PCI de la Ciudad de México, el MS seguramente continuará, readaptándose a 
las nuevas condiciones; por ello, queda pendiente abordar su perspectiva y 
prospectiva sobre el tema desde la propia comunidad sonidera. No se puede 
negar que su nombramiento posiblemente traerá consigo una mayor intelec-
tualización y hipsterización del MS que no había tenido antes; esta tendencia 
arrancó en la segunda década del siglo XXI con el interés de conocerlo, des-
cribirlo y difundirlo, sin que portara aún la envestidura de patrimonio. Algo 
similar sucede con la revalorización de otras manifestaciones de la cultura 
popular mexicana como es la lucha libre, los tianguis, los mercados públicos 
tradicionales, las ferias locales y carnavales.

En su libro Textos Sonideros (2019), Pedro Sánchez observó un naciente 
interés por el estudio y la valoración por los sonideros y las discotecas móvi-
les, con el incremento —aún minúsculo— de investigaciones vertidas en li-
bros, artículos y tesis (tanto en papel como en formato digital), principalmen-
te sobre temas de la gráfica sonidera, tipo de música e historia de los 



Capítulo 1. Emma Yanet Flores Zamorano

27

sonideros como individuos y comunidad. Haciendo una búsqueda en Google 
Académico se registran 34 productos relacionados con el Movimiento Soni-
dero publicados entre el año 2000 y 2024, el registro se reduce a 17 textos 
cuando la búsqueda se realiza con la Cultura Sonidera. Un tercio de los tra-
bajos relacionados con el MS se publicaron entre 2020 y 2024, mientras que 
aquellos vinculados a la Cultura Sonidera son la mitad para este mismo  
periodo; ninguno aborda el tema patrimonial, quizá por lo reciente del nom-
bramiento el tema comience a ocupar espacio en los textos intelectuales ve-
nideros. En general, se puede decir que, en efecto, es todavía poco el trabajo 
académico en relación con el fenómeno sonidero. 

Una de las temáticas estudiadas que sobresale en la búsqueda realizada, 
es el estilo High Energy portado por algunos sonidos que también son parte 
del MS, pero por razones desconocidas no fue considerado en la declarato-
ria patrimonial, probablemente sea por el tipo de música disco o llamada 
electrónica, así como por el reducido número de sonidos con este particular 
estilo si se les compara con aquellos que trasmiten música caribeña o 
afroantillana, he aquí otra acción no fundamentada de inclusión selectiva de 
la política cultural. 

De igual manera, antes de la declaratoria el MS había adquirido presencia 
en periódicos y páginas de internet, la cual se acrecentó a finales del año 2022, 
cuando comienzan las acciones políticas rumbo a la declaratoria, pero ha ido 
disminuyendo después de la emisión de la misma. Entre las noticias a resca-
tar en la red está el anuncio en julio de 2024, del proyecto de construcción del 
primer Museo del Sonidero en la demarcación Iztapalapa, que tuvo de alcal-
desa a la actual Jefa de Gobierno, noticia que confirma que los tornillos polí-
ticos ajustaron todo para que fuera posible la declaratoria patrimonial. Otra 
noticia es el documental Que se abra la rueda, cuyo estreno tuvo lugar en 
agosto de 2024, elaborado por DOCUFIA Contenidos Alternativos, y que fue 
promocionado en la página de PROCINE del Gobierno de la CDMX, en corres-
pondencia con su reconocimiento patrimonial se le brindó mayor importancia 
que a otras proyecciones. Una más, es la edición especial Boiler Room de so-
nideros, llevado a cabo en noviembre de 2024 en la Ciudad de México, la 
plataforma inglesa que graba eventos y los trasmite a través streaming; en esa 
ocasión lo hizo sin costo. Resalta en las tres noticias el protagonismo de los 
sonidos más grandes y antiguos, siendo el icono principal La Changa, y como 
su vocero Ramón Rojo; entonces, es muy probable que los efectos de la de-
claratoria o cualquier acción de apoyo o reconocimiento no tenga los mismos 
beneficios ni iguales significados al interior de la comunidad sonidera; la visi-
bilidad de unos en los eventos políticos o comerciales no los incluye ni reco-
noce a todos. 



28

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

Por otro lado, su presencia en programas de televisión y radio es más 
asidua, y gracias a internet los contenidos se pueden ver en tiempo real o de 
forma asíncrona; un ejemplo es el podcast de Jordi Rosado trasmitido en 
EXAFM, en mayo de 2024, cuyo invitado fue Sonido Juniors. Posteriormente, 
en el mes de julio en el programa De noche con Yordi Rosado de Unicable, estu-
vieron presentes personajes emblemáticos de la comunidad sonidera, estos 
son: La Changa, Siboney, Fania 97, Angel Campo y Lupita la Cigarrita.6 De igual 
modo, el MS ha dado contenido a youtubers y tiktokers, tendencia que puede 
ser considerada una hipsterización, por la atracción repentina sobre el tema 
sonidero y de las prácticas de la cultura popular, de presentadores o creado-
res ajenos al periodismo o a la producción intelectual.

Conclusiones. Abriendo pista para el estudio de los sonideros

El populismo es una herramienta para edificar poder y legitimarlo; al tratar 
de comprobar el supuesto que la patrimonialización del Movimiento Sonide-
ro tuvo como telón de fondo fortalecer y legitimar el partido político en el 
poder local y federal en vísperas del arranque de las campañas electorales; 
este trabajo no tuvo pretensión de desconocer al Movimiento Sonidero como 
manifestación cultural identitaria inmaterial de la Ciudad de México, tampoco 
cuestionar su merecimiento por el nombramiento patrimonial obtenido. Sin 
saberlo, quizá, ha sido una comunidad autónoma que ha logrado sobrevivir 
y adaptarse a las desigualdades culturales y simbólicas de la gran urbe, sólo 
a futuro será posible apreciar los impactos que tendrá a propósito de la de-
claratoria como patrimonio, aunque no puede negarse que este hecho marca 
un antes y un después en su historia.

Cuando se indaga en la realidad de lo popular, se tiende a romantizarlo 
más que problematizarlo, lo cual dificulta identificar los retos que enfrenta 
para su producción y desarrollo en muchos aspectos. Pese a su juventud, 
indudablemente el MS es un fenómeno único, interesante y abarcador, por-
que es resultado de la combinación de procesos híbridos y complejos, su 
identidad se hilvana de diversos aspectos materiales y simbólicos que se vi-
sibilizan en sus prácticas culturales, las cuales incluyen la relación de diferen-
tes actores y sectores sociales, su estudio como entidad compleja parece ser 
una misión para la labor transdisciplinaria; las reflexiones en este trabajo son 
modestas y tendrán que ser trabajadas desde un enfoque más completo, pero 

6	  https://www.youtube.com/watch?v=0SMQiDIW8fU (recuperado el 12 de febrero de 2025).



Capítulo 1. Emma Yanet Flores Zamorano

29

se trató de cumplir con la provocación a la indagación seria y alejada del sim-
plismo romántico con el que suele abordarse al MS. 

En este sentido, algunos temas que despertaron interés en el proceso de 
desarrollo del presente escrito están: la percepción de la comunidad sonide-
ra con respecto al reconocimiento como patrimonio; la evolución territorial 
del MS y su relación con la dinámica urbana de la Ciudad de México; apropia-
ción de las prácticas sonideras por viejas vs nuevas generaciones; migración 
del espacio público al espacio privado (de las calles a salones de eventos so-
ciales o salones de baile); análisis socieconómico de los sonideros (dueños o 
representantes) y perfil de los asistentes a los eventos sonideros; asociación 
y organizaciones sonideras como movimiento social; por mencionar algunas 
temáticas que, como objeto de estudio, quedan en el tintero de los pendien-
tes por atender para los investigadores que de manera particular estamos 
interesados en el estudio del MS y, en lo general, para aquellos que se inclinan 
por las cuestiones patrimoniales o del estudio de los sectores populares.

El mayor y mejor conocimiento sobre el MS debe resultar en el plantea-
miento de propuestas prácticas y viables que hagan sostenible esta manifes-
tación cultural. Uno de los grandes retos es la tolerancia de los bailes en la vía 
pública con las respectivas medidas sanitarias, de seguridad e infraestructura 
que un evento masivo requiere; otro problema que demanda alternativas claras 
es su continuidad por las nuevas generaciones, quienes, impactadas por los 
cambios sociales y demográficos, además cooptados por los medios de comu-
nicación masivos tienden a desdeñar o desconocer como propios los conoci-
mientos, prácticas y significados tradicionales condenándolas a su extinción. 
En todo caso, como señalan las mismas recomendaciones de la UNESCO en 
la elaboración de los Planes de Salvaguardia, las medidas aplicadas y su con-
gruente operatividad deben concebirse con la participación y consentimiento 
de la propia comunidad.



30

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

Referencias 

Amescua, C. y Topete, H. (coords.). (2015). Experiencias de salvaguardia del 
patrimonio cultural inmaterial. Nuevas miradas. Universidad Nacional Autó-
noma de México/Centro Regional de Investigaciones Multidisciplinares.

Bonavitta, P. (2008). Culturas Populares ¿Culturas Invisibles? Acción y reacción 
de los sectores populares ante la escasa representación de los Estados-Na-
ción. Culturas Populares. Revista Electrónica. 7 (1-9). http://www. culturas 
populares.org/textos7/articulos/bonavitta.pdf 

Cottom, B. (2001). Patrimonio cultural nacional: el marco jurídico conceptual. 
Revista Derecho y Cultura, 79-107, https://www.academia.edu/122414535 /
Patrimonio_cultural_nacional_el_marco_jur%C3%ADdico_y_conceptual 

García, N. (1990). Culturas híbridas. Estrategias para salir y entrar de la moder-
nidad. Grijalbo.

Gobierno de la Ciudad de México (06 de octubre de 2023). Gaceta Oficial de la 
Ciudad de México, (128). https://data.consejeria.cdmx.gob.mx/portal_old/ 
uploads/gacetas/e00f549e7983a49c31510dd87898832e.pdf 

González, C. (2018). Sobre la cultura popular: un acercamiento. Estudios sobre 
las Culturas Contemporáneas. XXIV (47). Universidad de Colima. https://
www.redalyc.org/articulo.oa?id=31655797004 

Khaznadar, Ch. (2011). Desafíos en la implementación de la Convención 2003. 
En Arizpe, L. (coord.). Compartir el Patrimonio Cultural Inmaterial; narrativas 
y representaciones, (25-32). Centro Regional de Investigaciones Multidisci-
plinarias, Universidad Nacional Autónoma de México. 

Ramírez, M. (2012). Entre luces, cables y bocinas. El movimiento sonidero. En 
Proyecto sonidero (coord.). Sonideros en las aceras. Véngase la gozadera, 
99-132. https://www.academia.edu/38940838/Sonideros_en_las_aceras_
venganse_la_gozadera

Rivera, E. (2009). Los sonideros en México. Antropología. Revista Interdiscipli-
naria Del INAH. 86, 58–62. https://revistas.inah.gob.mx/index.php/antropo-
logía /article/view/2834 

Sánchez, P. (2019). Textos sonideros (1999-2019). Volúmen I: Crónicas. Ediciones 
Negis-Teodis. https://500pastelesnomasparael.wordpress.com/wp-con-
tent/uploads/2019/06/pedro-sc3a1nchez-textos-sonideros-1999-2019-vol- 
icrc3b3nicas.pdf



Capítulo 1. Emma Yanet Flores Zamorano

31

Zapata, J. (2016). La cultura popular: una discusión inacabada. Razón y Pala-
bra. 20 (95), 788-802. https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=199550145046 





3333

Violencia visual y régimen escópico en México.
Interrelaciones y perspectivas teóricas

Joel Ruiz Sánchez

Introducción

La violencia en México es un fenómeno complejo que se ha abordado desde 
diferentes perspectivas y disciplinas por sus efectos en la sociedad. La violen-
cia va más allá de cifras y hechos fragmentados; se componen de varias capas 
que afectan el ritmo normal de vida y, al mismo tiempo, tejen dinámicas de 
poder. De esta manera, un análisis de la violencia en relación con el régimen 
escópico y la necropolítica permite tener una perspectiva general de cómo se 
teje el poder a través de las imágenes y el control sobre la vida y la muerte. 
Estas herramientas conceptuales permiten entender cómo la representación 
visual interactúa con el poder estatal para generar ciclos de violencia y exclu-
sión, especialmente en contextos donde ciertos grupos poblacionales se en-
cuentran bajo un control y escrutinio extremo.

Hoy en día, la imagen es el factor de construcción primordial de lo real, lo 
que se configura a través de la percepción. La exposición continua y permanen-
te a imágenes a través de los medios masivos y las redes sociales, sumada a la 
presencia de pantallas que acompañan al ser humano en las más variadas 
tareas cotidianas, encarna una sobrecarga visual que moldea no sólo la forma 
sino lo que se ve en el mundo y la relación que se establece con él. En este 
contexto, ideas enriquecedoras provenientes de diversos campos disciplina-
res, como los estudios visuales, la sociología de la imagen y la filosofía, per-
miten analizar los entrecruces entre la violencia visual, el régimen escópico y 
la necropolítica, lo que permite comprender cómo se estructura y controla lo 
que circula en nuestro campo visual y también cómo las imágenes pueden 
convertirse en instrumentos de poder y dominación.



34

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

Estudiar la violencia, el régimen escópico y la necropolítica en el contexto 
mexicano permite acercarnos a las estrategias mediante las cuales el Estado 
y actores como el crimen organizado utilizan la visibilidad y el control sobre 
la vida y la muerte como instrumentos de poder. En este sentido, el capítulo 
es de corte analítico, y examina cómo estas dinámicas se difunden en los me-
dios. El estudio se aborda desde una metodología cualitativa con un enfoque 
interdisciplinario que permite analizar la visualidad violenta, sus características 
e impacto social desde la perspectiva de los Estudios Visuales, la Sociología de 
la Imagen y del Poder, así como la Filosofía. En este sentido, se empleó un 
marco teórico basado en autores clave como Martin Jay, Michel Foucault, 
Susan Sontag, Nicholas Mirzoeff, Judith Butler y Achille Mbembe, entre otros, 
para analizar y entender la violencia visual dentro del régimen escópico en 
México. 

A partir de esta base teórica es posible entender que las imágenes de 
cuerpos violentados no sólo documentan la violencia, sino que también son 
dispositivos que definen qué vidas importan y cuáles son condenadas al olvi-
do. Como corolario, se propone la categoría de narcoscopía como nuevo mar-
co de análisis para abordar dicha interrelación. Así pues, el trabajo invita a 
reflexionar sobre los procesos de deshumanización y exclusión, y nos enfren-
ta al mismo tiempo con la necesidad de replantearnos el rol que juegan las 
imágenes en la creación de un imaginario social que permita desafiar y recha-
zar estas formas de violencia. 

Violencias sociales en México: contexto, causas y consecuencias

La violencia social en México no sólo se refleja en las conocidas consecuencias 
negativas para el tejido social, impidiendo el desarrollo y la cohesión social, 
sino que también mantiene las múltiples caras de un ciclo que incluye pobre-
za, exclusión y criminalidad, que afecta a generaciones enteras. La ausencia 
de acceso a derechos básicos y posibilidades económicas representa un am-
biente fértil para su aparición; ésta, a su vez, se convierte en un impedimento 
para el desarrollo económico y social.

Además, dicha violencia erosiona la confianza entre la población y las ins-
tituciones del Estado. La presencia de corrupción, impunidad e ineficacia en 
los sistemas judiciales genera la sensación de que los órganos de gobierno 
no son capaces o no quieren garantizar la seguridad. Esto ayuda a cultivar 
una cultura en la que se desconfía de las estructuras de poder. Además, el 
impacto de la violencia también se refleja en las comunidades, ya que siembra 
miedo, polarización, división, y propicia la ruptura del tejido social. En un país 



Capítulo 2. Joel Ruiz Sánchez

35

donde la violencia es una experiencia diaria para muchos, construir una so-
ciedad equitativa y pacífica se vuelve un desafío monumental. Entonces, es 
ineludible partir del hecho que las violencias sociales en sus distintas formas 
son expresiones de las profundas desigualdades que atraviesan a México. 
Éstas no se limitan a la brutalidad física del narcotráfico, sino que incluyen 
la violencia de género, la simbólica del racismo, la exclusión y la inequidad 
estructural.

La lucha contra las diferentes formas de violencia requiere no sólo una 
respuesta efectiva por parte del Estado, sino un cambio cultural que fomente 
la equidad, inclusión y justicia social. Desde las políticas neoliberales que exa-
cerban la desigualdad, como analiza Snyder (2001), hasta la expansión del 
narcotráfico y su conexión con el debilitamiento de las instituciones demo-
cráticas, descrito por Benítez Manaut (2009), está claro que las violencias en 
México son complejas y multifacéticas.

Bailey (2014) señala que la corrupción y complicidad entre actores estata-
les y criminales han facilitado la escalada de violencia, mientras que Buscaglia 
(2008) sostiene que la impunidad es clave en la perpetuación de este fenó-
meno. La militarización de la lucha contra el narcotráfico, iniciada en 2006, ha 
exacerbado la violencia en varias regiones del país, afectando no sólo a crimi�-
nales, sino a la población civil, incluyendo periodistas y activistas.

El aumento de la violencia tiene causas profundas, como la pobreza, la 
corrupción y el sistema de justicia frágil, agravadas por la proximidad de Mé-
xico al mercado de drogas de Estados Unidos. Las cifras son desoladoras: más 
de 300,000 personas han perdido la vida desde 2006 y miles más han sido 
desplazadas o desaparecidas. Investigadores como Aziz Nassif (2012) han do-
cumentado cómo esta violencia ha transformado regiones enteras, como 
Ciudad Juárez, afectando a comunidades enteras y exacerbando la exclusión 
social.

A esto hay que sumar la violencia menos aparente pero igualmente devas-
tadora, como es la violencia estructural expresada en pobreza y desigualdad. 
El CONEVAL (2022) estima que casi 47 millones de mexicanos viven en pobreza, 
de los cuales 10 millones viven en pobreza extrema. Este sistema de violencia 
obstaculiza la disponibilidad de servicios básicos e incrementa la pobreza, afec-
tando a millones de personas. Por lo tanto, cualquier análisis del fenómeno en 
cuestión, particularmente en México, tiene que considerar las desigualdades 
sociales, económicas y de género que alimentan esta espiral de violencia.



36

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

Violencia de género: feminicidios en México

México lleva años luchando contra el alarmante aumento de la violencia de 
género que se manifiesta de muy diversas formas, desde el acoso y la violen-
cia intrafamiliar hasta el feminicidio. Este último, definido como los asesinatos 
de mujeres por su condición de género, es uno de los retos más importantes 
que enfrenta el país. En el país, diez mujeres son asesinadas diariamente, en 
muchos casos con responsables impunes debido a la ineficacia del sistema 
judicial y a la falta de voluntad política para enfrentar esta crisis. Sobre este 
fenómeno, Segato (2016) ofrece una visión que considera el feminicidio como 
parte de una “guerra” que los sistemas patriarcales despliegan contra las mu-
jeres. Aunque su análisis no se limita a la realidad mexicana, resulta funda-
mental para comprender las estructuras de poder y dominación que subyacen 
a los feminicidios. La autora propone un enfoque que es primordial para re-
plantear la justicia y las políticas de género en el contexto actual.

Asimismo, Ravelo Blancas (2014) analiza el entorno histórico y social que 
ha facilitado la expansión del feminicidio en México y Centroamérica. La au-
tora argumenta que factores como las crisis económicas, la fragilidad del 
Estado y la violencia estructural en estas zonas han incrementado la vulnera-
bilidad de las mujeres. Asimismo, explora las respuestas tanto legales como 
sociales para enfrentar esta violencia.

No obstante, la violencia de género no se restringe únicamente a los femi-
nicidios. En México, muchas mujeres sufren violencia psicológica, física y se-
xual en sus hogares, lugares de trabajo o espacios públicos. La pandemia de 
COVID-19 intensificó este problema, ya que las medidas de confinamiento 
obligaron a muchas mujeres a permanecer en espacios reducidos con sus 
agresores. Según datos de la Secretaría de Seguridad Pública (2022), las lla-
madas de emergencia relacionadas con la violencia doméstica se incremen-
taron notablemente durante los periodos más críticos de la pandemia.

Asimismo, respecto a los homicidios dolosos, el INEGI (2023) reportó que 
en el 2022 se registraron 30,968 homicidios, lo que representó una ligera 
disminución del 7.1% respecto a 2021 (33,350 casos). Por su parte, el Secre-
tariado Ejecutivo del Sistema Nacional de Seguridad Pública (2024) dice que 
en el 2023 se reportaron 29,675 homicidios, con una reducción del 4.2% en 
comparación con 2022. En cuanto a los feminicidios, en el 2022: Se registraron 
947 asesinatos de mujeres, con una reducción del 5% respecto a 2021. En el 
2023 hubo 827 feminicidios, lo que representó una baja del 12.7% en compa-
ración con el 2022.

En esta tesitura, la violencia de género en México tiene sus raíces en es-
tructuras patriarcales profundamente arraigadas, las cuales han incrementa-



Capítulo 2. Joel Ruiz Sánchez

37

do la desigualdad entre hombres y mujeres. Esta situación se ve agravada por 
la ineficaz respuesta del Estado ante el problema. Aunque se han logrado 
avances importantes en términos de legislación y políticas públicas destinadas 
a erradicar la violencia de género, aún existen serias fallas en la protección 
de las mujeres y en el acceso a una justicia adecuada. En el mismo sentido, la 
violencia delictiva es una consecuencia de la violencia estructural que ha pa-
decido México.

En este contexto, Lagarde (2006) explora cómo el patriarcado y la cultura 
de impunidad contribuyen a esta violencia contra las mujeres. Asimismo, exa-
mina las leyes y las políticas públicas implementadas como respuesta ante el 
feminicidio. Del mismo modo, Gutíerrez Vargas (2020) se centra en cómo 
estas violencias se representan y reproducen a través de un “régimen escó-
pico”, es decir, un sistema de visualización y representación que refuerza 
estructuras de poder que tienen su origen en el patriarcado. 

Violencia simbólica: racismo y discriminación

La violencia simbólica tiene que ver con mecanismos de dominación que no 
se imponen mediante el uso de la fuerza física, sino a través de la interioriza-
ción de normas, valores y formas de percepción que propician la exclusión de 
sectores de población específicos. En México, esta violencia se manifiesta a 
través de la discriminación y el racismo contra las comunidades indígenas, los 
afrodescendientes y otros sectores marginados.

La violencia simbólica fue conceptualizada inicialmente por Bourdieu 
(1998), quien la considera como una dominación social discreta y que parece 
perfectamente natural. Si bien la explicación de Bourdieu de este fenómeno 
se centró en las relaciones entre los sexos, su enfoque se abre a otras esferas 
de dominación y opresión; por ejemplo, el racismo. Estas son nociones fun-
damentales para analizar las formas en que los sistemas de poder se sostie-
nen a través de lo simbólico y lo cultural.

De hecho, históricamente las comunidades indígenas de México han sido 
excluidas y marginadas del desarrollo social y económico, lo que se refleja en 
un acceso limitado a la educación, los servicios de salud y los recursos econó-
micos, así como en la negación constante de sus derechos territoriales y cul-
turales. Aunque la Constitución mexicana reconoce los derechos de los pue-
blos indígenas, en la práctica, tal vez sea la perpetuación de formas 
estructurales y simbólicas de violencia las que continúan impidiéndoles acce-
der libremente a las mismas oportunidades que el resto de la población. Asi-
mismo, en México el racismo es un problema que afecta seriamente a las 



38

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

personas afrodescendientes y a los migrantes centroamericanos. En repetidas 
ocasiones, estas personas se convierten en el blanco final de la estigmatiza-
ción y la discriminación. La espiral de violencia simbólica que se ejerce sobre 
estos sectores profundiza las desigualdades sociales y mantiene en la exclu-
sión a sectores amplios de la sociedad.

Desde esta perspectiva, Van Dijk (2007) examinó el racismo a partir de un 
enfoque centrado en el discurso, señalando que el lenguaje y la comunicación 
son empleados para mantener prácticas de discriminación racial. Desveló de 
qué manera el racismo se legitima mediante los medios de comunicación, el 
discurso político y las dinámicas de la vida cotidiana, proporcionando una 
reflexión crítica sobre el poder del lenguaje como un instrumento de violencia 
simbólica.

El concepto de violencia visual

La violencia visual se refiere a la capacidad de las imágenes para imponer 
formas de poder coercitivo y destructivo sobre las subjetividades. No se limi-
ta únicamente a la representación explícita de violencia (como escenas de 
guerra, agresión y muerte), sino también al hecho que ciertas imágenes pue-
den manipular la percepción, distorsionar la realidad o generar efectos que 
traumatizan o insensibilizan a quienes las observan.

En este contexto, Pollock (1998) examinó el acto de mirar y su vínculo con 
la violencia, relacionada ésta con ciertas formas de representación visual. 
Retoma ejemplos del arte y la cultura, y discute cómo los regímenes visuales 
sostienen la violencia a través de su estructura de deseo y relaciones de po-
der, no sólo a través de sus imágenes, sino también en cómo estructuran el 
placer y las relaciones de poder. Asimismo, la autora demuestra cómo las 
representaciones visuales de género, raza y clase generan formas sistemati-
zadas de opresión.

La violencia rara vez se expone directamente, sino que se infiltra sutilmente, 
oculta detrás de algunas estéticas de la vida cotidiana o el entretenimiento. Un 
ejemplo de esto es la representación mediática: la exposición constante a cuer-
pos idealizados u objetivados a través de imágenes puede dar forma a las 
construcciones de identidad y producir una forma de violencia simbólica so-
bre la autoimagen y la percepción de los demás. Del mismo modo, las imáge-
nes virales de desastres, conflictos o injusticias en los sitios de redes sociales 
pueden hacer que las personas se vuelvan gradualmente insensibles al dolor 
de los demás, especialmente cuando ese dolor se convierte en un espectácu-
lo que pasa a ser parte de la cotidianidad. 



Capítulo 2. Joel Ruiz Sánchez

39

En este sentido, desde mediados de la década de 1960, Debord (1967) 
observó la creciente influencia de las imágenes y los medios en la sociedad 
contemporánea, un fenómeno que él denominó “espectáculo”. El autor plan-
tea que en este contexto las relaciones sociales están mediadas por imágenes, 
lo que provoca una forma de violencia visual que anula el pensamiento crítico. 
El “espectáculo” se configura como un régimen escópico donde el acto de ver 
sustituye al ser y al hacer, fomentando una pasividad que fortalece las estruc-
turas de poder y amplía la violencia visual.

En el ámbito de la publicidad y el marketing, la violencia visual también se 
manifiesta a través de la imposición de estándares inalcanzables de belleza o 
éxito, lo que fomenta sentimientos de inferioridad y mantiene dinámicas de 
consumo impulsadas por una insatisfacción constante. A nivel político, los 
regímenes totalitarios han utilizado estratégicamente las imágenes como he-
rramientas de control y represión, manipulando el poder de la representación 
para silenciar o deshumanizar a grupos específicos.

El impacto de la violencia visual en los espectadores es un tema central en 
los estudios dentro del campo de la psicología y la sociología. Los ejemplos 
de violencia vistos pueden provocar diversos efectos en la mente del espec-
tador; por ejemplo, estrés o ansiedad debido a la desensibilización. Esto fun-
ciona como base para la insensibilidad hacia la violencia real, lo que luego 
resulta en una probable normalización adicional de los actos violentos en la 
vida, a través de una menor sensibilidad a la mayoría de las acciones violentas. 
En otras palabras, Inclán (2019, p. 148) sostiene que en la actualidad se ha 
instalado una “estética de la violencia”, que le otorga un gran peso a cómo se 
perciben los cuerpos y, al mismo tiempo, a la forma en la que se configuran 
los sentidos y sus significados.

Butler (2009) ha examinado cómo se estructuran las representaciones de 
la vida y la muerte en los medios, señalando que algunas vidas son expuestas, 
mientras otras son invisibilizadas o deshumanizadas mediante la violencia 
visual. Su análisis enfatiza las diversas formas en que las imágenes moldean 
la violencia y configuran la percepción del espectador.

En el mismo orden de ideas, Valenzuela Arce (2015, p. 88) ha sostenido que 
“el uso de imágenes violentas en la música y los medios ligados al narcotráfi-
co crea una estética de la violencia que no sólo refleja las dinámicas del crimen 
organizado, sino que las legitima y promueve como parte del imaginario cul-
tural mexicano”.

Por otro lado, la violencia visual en los medios también afecta negativa-
mente el bienestar emocional del espectador. Puede desencadenar un trauma 
secundario, pues se generan percepciones más profundas relacionadas con 
las imágenes violentas, lo que ocasiona la pérdida de un amplio conjunto de 



40

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

conexiones emocionales como la empatía. Esto puede representar un gran 
problema, especialmente para los aspectos educativos y sociales, donde la 
visualización repetida de este tipo de imágenes puede incidir en las personas 
para que se vuelvan insensibles ante la violencia.

Al respecto, Reguillo (2017, p. 145) ha planteado que 
la omnipresencia de la violencia en el entorno visual de las juventudes mexicanas, parti-
cularmente en los medios digitales, ha generado una insensibilización ante el sufrimien-
to ajeno, donde la imagen violenta se consume como un producto más en la era de la 
hiperconectividad.

De esta manera, la violencia visual en los medios afecta a nivel individual 
y social. Siguiendo los planteamientos de Trend (2007), quien analiza los efec-
tos que la exposición a imágenes violentas tiene en la salud mental, el com-
portamiento agresivo y el bienestar general; el autor llegó a la conclusión de 
que la exposición constante a ese tipo de contenido contribuye a normalizar 
el comportamiento agresivo, así como causar ansiedad y estrés.

En resumen, la responsabilidad de los medios y los creadores de conteni-
do en la representación de la violencia visual es un tema muy importante. 
Desde los noticieros hasta las películas y los videojuegos, la forma en que el 
público ve la violencia puede verse influenciado por estos medios. Con el uso 
de imágenes violentas en estos entornos se corre el riesgo de glorificar exce-
sivamente la violencia y reafirmar estereotipos nocivos. Del mismo modo, está 
de por medio la cuestión ética de cuándo y cómo debe mostrarse la violencia. 
Los creadores de contenido deben considerar si mostrar escenas violentas 
está justificado con fines narrativos o informativos y si se hace de manera 
responsable para minimizar los posibles efectos nocivos para la audiencia. 
Regular la violencia visual mediante clasificaciones y advertencias es uno de 
los medios más importantes para proteger a los espectadores (especialmen-
te a los menores) de posibles daños psicológicos.

De este modo, la violencia visual está lejos de ser un fenómeno simple; es 
un fenómeno que distorsiona la percepción de la violencia y la propia realidad 
en la sociedad actual. La mera exposición a esas imágenes violentas puede 
afectar profundamente la salud mental de las personas que las consumen. 
Con el avance de la era digital, es necesario estudiar a fondo las cuestiones 
éticas y psicológicas asociadas a esa violencia; esto permitiría fomentar una 
representación más sensible y sensata de este tipo de imágenes. 



Capítulo 2. Joel Ruiz Sánchez

41

El régimen escópico en la cultura contemporánea

La categoría “régimen escópico” se ha vuelto un concepto fundamental para 
comprender las relaciones de poder que subyacen en la manera en que per-
cibimos el mundo. A lo largo de los siglos, distintas configuraciones sociales, 
políticas y culturales han influido no sólo en lo que se muestra, sino también 
en cómo se debe observar y qué se oculta de la vista. En la actual era digital, 
estas dinámicas han evolucionado, generando nuevas formas de control so-
bre la visualidad que moldean nuestra percepción de la realidad, nuestra 
subjetividad y nuestras interacciones sociales.

Lo escópico es una noción de los estudios visuales y filosóficos propuesta 
por Jay (1994, p. 24), quien lo definió como “el conjunto de prácticas norma-
tivas y tecnologías que configuran la visión en una sociedad determinada”. En 
todo caso, un régimen escópico codifica lo que puede ser visible, así como lo 
que se mantiene fuera de la vista, lo que es tabú o está permitido ver, y cómo 
debe entenderse lo visual.

Asimismo, esta noción se refiere a las reglas y convenciones que especifi-
can lo que se puede ver, cómo se debe ver y lo que no puede ser visible. Es 
un concepto de análisis de la constitución de regímenes de visibilidad, es 
decir, alude a qué tipo de actores o instituciones tienen la capacidad de hacer 
que las cosas sean visibles o mostrables, y qué se debe ver o no de una de-
terminada manera. Dicho de otra forma, hace referencia a lo que se debe 
hacer con lo que se ve.

La idea de que la visión está influida por el poder y su dinámica fue una de 
las premisas planteadas por teóricos como Foucault (1975), quien sostiene la 
idea del panóptico, la metáfora que explica la naturaleza de cómo la vigilancia 
continua moldea el comportamiento humano. Una construcción arquitectó-
nica donde los individuos tienen la sensación de estar bajo vigilancia constan-
te, incluso cuando prevalece la incertidumbre sobre los momentos de vigilan-
cia efectiva, contribuye a la autocensura de las acciones. El panóptico es un 
ejemplo ideal para mostrar que la observación puede funcionar como meca-
nismo de control y disciplina.

El régimen escópico no se limita únicamente a la cuestión de qué imágenes 
o visualidades están disponibles, sino que también involucra cómo el poder 
define los marcos que regulan la producción, circulación y consumo de estas 
imágenes. Así, el régimen escópico adquiere una dimensión política y cultural, 
ya que actúa como un mecanismo para controlar tanto la información visual 
como las subjetividades que emergen de ella.

Mitchell (2005) propuso algunos conceptos clave sobre la fuerza de las 
imágenes en las sociedades contemporáneas. Si bien no los desarrolla de 



42

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

forma explícita en términos de regímenes escópicos, su trabajo sí proporciona 
una sólida base teórica para entender que las imágenes y las representaciones 
visuales adquieren autonomía y, a su vez, interactúan con los espectadores.

A lo largo de la historia, cada periodo ha establecido su propio régimen de 
visualidad. En la era moderna, el avance de la ciencia y la aparición de nuevas 
tecnologías visuales, como la fotografía, el cine y los sistemas de vigilancia, 
alteraron de manera significativa la forma en que los seres humanos se relacio-
nan con la visión. El mundo contemporáneo se caracteriza por una creciente 
dependencia de las imágenes como vehículo principal para interpretar y com-
prender la realidad.

Uno de los académicos más destacados que cuestionó la potencia de las 
imágenes en la actualidad fue Mirzoeff (2011); lo hizo a través de un recorrido 
por la historia de la visualidad y los regímenes de vigilancia como tecnologías 
de control y dominio. El autor realiza un análisis acucioso para comprender 
la violencia visual como un instrumento de poder. Por ejemplo, plantea que 
el cine ha sido central para la creación de narrativas visuales, la identidad 
colectiva y cómo se enmarcan los acontecimientos históricos.

De manera análoga, la publicidad ha desarrollado un sistema escópico 
fundamentado en la atracción visual, donde la imagen se emplea para fomen-
tar el consumo y reforzar ciertas nociones de éxito, belleza y felicidad. Un 
aspecto esencial del régimen escópico contemporáneo es la interacción entre 
el espectador y el objeto visual. La mirada moderna, como señala Berger 
(1972), está influenciada por elementos como el género, la clase social y la 
ideología. Las imágenes, desde la pintura clásica hasta los anuncios actuales, 
son creadas para ser vistas desde una perspectiva específica, que comúnmen-
te reproduce las estructuras de poder establecidas. De este modo, el régimen 
escópico no sólo revela, sino que también oculta, silenciando determinadas 
voces y puntos de vista.

De hecho, lo que comenzó como un régimen escópico se ha visto aumen-
tado y reconfigurado hoy por la ascensión de las tecnologías digitales y las 
plataformas de comunicación visual como las redes sociales, los algoritmos 
de búsqueda y los sistemas de vigilancia. La digitalización de la experiencia 
visual ha influido mucho en lo que vemos, cómo lo vemos y qué hacemos con 
lo que vemos cuando lo capturamos visualmente.

Hoy, sitios como Instagram, TikTok o YouTube crean un régimen escópico 
de visibilidad y consumo rápido de imágenes. En estas condiciones, la mirada 
está mediada algorítmicamente con filtros y criterios de secuenciación de imá-
genes basados   en demandas comerciales y de popularidad que condicionan 
qué tipo de contenido visual llega o no a una audiencia masiva. Los algoritmos 



Capítulo 2. Joel Ruiz Sánchez

43

son, por lo tanto, una nueva forma de poder escópico, que decide la visibilidad 
o invisibilidad de las imágenes que se vuelven virales. 

El régimen de la imagen digital está marcado por el hecho de que uno no 
sólo mira imágenes, sino que también las produce y las comparte activamen�-
te. Sin embargo, esta participación está condicionada por las normas de la 
economía visual, en la que impera la estética de la perfección y el espectácu-
lo. Al mismo tiempo, existe una economía de la atención creada por la satu-
ración de imágenes que circulan en los medios digitales, donde las luchas 
visuales exigen retener la mirada de los usuarios en entornos que están cons-
tantemente sobrecargados.

Al mismo tiempo que crece la vigilancia digital, se establece, a través de 
cámaras de seguridad, sistemas de reconocimiento facial y tecnologías de 
rastreo, un régimen de control visual a través del cual se va socavando la 
privacidad. En este caso, la mirada se convierte en una herramienta de poder 
que sirve a los gobiernos y las corporaciones para regular y controlar el com-
portamiento a través de la vigilancia masiva.

El régimen visual actual conlleva significativas implicaciones éticas y po-
líticas. En primer lugar, surge la cuestión de la relación entre libertad y con-
trol en un mundo donde la visualidad está mediada por tecnologías que 
funcionan según las lógicas del mercado y la vigilancia. ¿De qué manera este 
control sobre lo visible afecta nuestra autonomía y privacidad? ¿Somos ple-
namente conscientes de cómo nuestras percepciones son influenciadas por 
fuerzas externas?

En este contexto, Baudrillard (2002) desarrolló el concepto de simulacro, 
a través del cual explora cómo la realidad es sustituida por representacio-
nes. Aunque no aborda directamente la violencia visual, su estudio de las 
imágenes y la simulación resulta fundamental para entender la naturaleza 
de los regímenes visuales en la era de los medios de comunicación y las 
plataformas digitales.

De este modo, el régimen escópico ejerce una notable influencia en la 
configuración de la subjetividad. Las imágenes que producimos y consumimos 
afectan la manera en que nos percibimos a nosotros mismos y a los demás. 
En una sociedad visualmente saturada de representaciones que hablan de 
éxito, belleza y consumo, la identidad se transforma en un proyecto visual, 
moldeado por los estándares impuestos por el régimen escópico digital actual.

Se retoma nuevamente a Foucault (1975), quien fue de los pioneros en 
señalar que la mirada está siempre condicionada por dinámicas de poder, ya 
sea a través de la vigilancia, la publicidad o los medios de comunicación. Quie-
nes tienen control sobre el circuito de las imágenes poseen la capacidad de 
influir en el comportamiento, las emociones y las ideas de la audiencia. Este 



44

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

poder escópico no sólo regula el contenido de las imágenes, sino también los 
dispositivos y plataformas a través de los cuales las consumimos: desde cá-
maras de seguridad hasta algoritmos de redes sociales.

Los actuales regímenes de visualización están profundamente entrelaza-
dos con el avance tecnológico y la expansión global de los medios digitales. 
Como ya se comentó, aplicaciones como Instagram o TikTok, basadas en la 
constante producción y consumo de imágenes, configuran un entorno escó-
pico donde el sujeto se convierte simultáneamente en productor y receptor 
de imágenes, pero dentro de un sistema que establece qué es considerado 
visible y valioso. Este tipo de régimen tiende también a la uniformización vi-
sual, dado que los algoritmos priorizan ciertos tipos de contenidos que captan 
mejor la atención del público, restringiendo así la pluralidad de perspectivas.

Con relación a este fenómeno, Fontcuberta (2010) reflexiona sobre la 
transformación de la fotografía en la era digital, subrayando que los avances 
tecnológicos han reconfigurado los regímenes escópicos contemporáneos. 
En este marco, la proliferación de imágenes digitales conlleva una nueva 
forma de violencia visual, en la que las fronteras entre lo real y lo ficticio se 
tornan difusas. Además, el autor analiza cómo el flujo constante de imágenes 
altera nuestra percepción de la realidad y refuerza formas renovadas de 
control social.

En otras palabras, el concepto de régimen escópico invita a meditar sobre 
la percepción en términos de cómo la visión está condicionada por el poder 
a la hora de determinar lo que la gente ve y cómo lo interpreta. Este régimen 
adquiere otra dimensión con las nuevas características de la era de la infor-
mación: vigilancia masiva, producción constante de imágenes y visibilidad 
algorítmica. En vista de esto, existe una necesidad de cultivar la intuición 
crítica para cuestionar los mecanismos que regulan nuestra visión y las impli-
caciones éticas y políticas que esto tiene. El desafío consiste en resistir la 
pasividad frente a las imágenes y fomentar una participación crítica frente al 
régimen escópico, para que la visualidad no sea sólo un medio de control, 
sino también una herramienta de emancipación.

En el marco de un régimen escópico globalizado y digitalizado, la violencia 
visual se intensifica. La saturación de imágenes de violencia, el culto a la su-
perficialidad y la espectacularización de la vida cotidiana crean una relación 
tensa entre lo que vemos y lo que entendemos como realidad. El régimen 
escópico actual no sólo promueve una sobreexposición constante a imágenes 
potencialmente violentas o traumáticas, sino que también establece meca-
nismos que condicionan nuestras reacciones ante ellas.

Uno de los ejemplos más claros es el tratamiento que los medios dan a los 
conflictos bélicos o a las crisis humanitarias. Las descripciones de la destrucción, 



Capítulo 2. Joel Ruiz Sánchez

45

la muerte y el sufrimiento se presentan sin contexto, por lo que resulta difícil 
añadir más significado a los acontecimientos. Este flujo continuo de imágenes 
violentas suele tener como resultado una anestesia moral, por la que las es-
cenas traumáticas se repiten una y otra vez, haciendo que el horror sea insig-
nificante y que la empatía sea muy escasa o limitada frente a estos actos. 

En resumen, el concepto de régimen escópico nos invita a considerar 
cómo la visión se encuentra condicionada por estructuras de poder que de-
terminan lo que observamos y cómo lo comprendemos. En la era digital, este 
régimen ha evolucionado con nuevas facetas, marcadas por la vigilancia ge-
neralizada, la producción incesante de imágenes y la mediación algorítmica 
de lo que es visible. 

Interrelaciones entre régimen escópico
y violencia visual en México 

La circulación de imágenes violentas es una presencia permanente en las 
sociedades industriales avanzadas contemporáneas, cuya naturaleza susten-
ta el establecimiento y la reproducción de relaciones de poder. La violencia 
visual, definida como la representación mediática del dolor, la muerte y la 
destrucción, suscita ramificaciones que superan al observador o al sujeto 
singular y trasciende hacia mecanismos de control político más amplios.

En este sentido, el concepto de necropolítica introducido por Mbembe 
(2003), filósofo camerunés, cobra importancia para comprender las formas 
en que los Estados y otros agentes deciden cómo dejar vivir y hacer morir a 
las poblaciones. La necropolítica, según Mbembe, implica las formas en que 
los Estados y otros actores de poder deciden sobre la vida y la muerte, así 
como la forma en que este control da forma a las condiciones de existencia 
de ciertos grupos humanos. A diferencia de la teoría foucaultiana de la biopo-
lítica, que enfatiza la disciplina que funciona sobre la vida y el cuerpo, la ne-
cropolítica subraya la gestión de la muerte como un acto de soberanía. 

En este marco necropolítico, los cuerpos de ciertas personas que son con-
siderados “prescindibles”, son sometidos a condiciones de extrema violencia 
y control por parte de fuerzas estatales, paraestatales y delincuenciales, inclu-
yendo conflictos bélicos, actos terroristas, represión policial o incluso formas 
sistemáticas de exclusión. Zonas de guerra, prisiones, fronteras militarizadas, 
regiones en poder del crimen organizado, así como barrios marginales, por dar 
algunos ejemplos de espacios necropolíticos donde el derecho soberano a 
matar se despliega como herramienta de control y dominación. Las imágenes 
de cuerpos desmembrados, ejecuciones públicas, cadáveres en las calles de 



46

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

zonas en conflicto y disputa entre grupos, así como la transmisión de actos 
terroristas forman parte de una economía visual de la muerte, que no sólo 
documenta estos actos de violencia, sino que también los magnifica, los nor-
maliza y, en muchos casos, los legitima.

En función de lo anterior, Valencia (2010) desarrolló el concepto de “capi-
talismo gore” para describir cómo la violencia extrema y la explotación de los 
cuerpos se han integrado a la estructura económica en México. Valencia ana-
liza cómo el narcotráfico y la violencia de género se cruzan y se refuerzan 
mutuamente dentro de las dinámicas económicas actuales en el país. A partir 
de los planteamientos de la autora se puede reafirmar la idea de que en Mé-
xico la violencia visual vinculada al narcotráfico ha jugado un papel fundamen-
tal en la legitimación de la violencia ejercida por el Estado. 

Las imágenes de cuerpos colgados en puentes, fosas clandestinas y deca-
pitaciones, que circulan de manera masiva en medios de comunicación y re-
des sociales, han contribuido a consolidar la narrativa de que la militarización 
y el uso de la fuerza son las únicas soluciones viables frente a la amenaza de 
los grupos del crimen organizado y de los cárteles de la droga. Esta constan-
te exposición a la violencia visual favorece una aceptación social de la necro-
política, donde las vidas de quienes están implicados en el narcotráfico o 
simplemente residen en áreas de alta criminalidad son consideradas prescin-
dibles. Todo esto refuerza la configuración de una economía del delito que 
forma parte de las lógicas de la economía global capitalista. 

La violencia visual alimenta la necropolítica al incorporar el miedo como 
una de sus herramientas. Esas imágenes de cuerpos mutilados, explosiones 
y masacres tienen un enorme impacto psicológico, infundiendo terror en quie-
nes las observan, lo que permite a los gobiernos y los actores armados utili-
zarlas como pretexto para legitimar políticas más duras y autoritarias. De esta 
manera, la violencia visual se convierte en un mecanismo de dominación que 
inmoviliza a la población en general y, por lo tanto, hace mucho más probable 
que acepte acciones represivas o una determinada situación de violencia. 

En la mayoría de los casos, la violencia visual es un intento de mostrar el 
poder que transmite la vida y, al hacerlo, transmite un mensaje claro: cual-
quier forma de desobediencia o resistencia tendrá como resultado final la 
ejecución. Esto se ve en las ejecuciones públicas llevadas a cabo por grupos 
terroristas como el Estado Islámico, que intentan infundir miedo en sus ene-
migos y en la comunidad internacional. En este sentido, la necropolítica no 
sólo implica la erradicación física de los cuerpos, sino que también captura, 
como herramienta de gobierno y de otros grupos privados el disciplinamien-
to de las poblaciones a través del terror y el poder de intimidar con la ame-
naza de muerte.



Capítulo 2. Joel Ruiz Sánchez

47

En la mayoría de los casos, la violencia visual intenta mostrar el poder 
absoluto de quienes la ejercen, transmitiendo un mensaje claro a través de 
sus imágenes: no te resistas porque la resistencia será respondida con la 
muerte. Las ejecuciones públicas, a través de decapitaciones realizadas por 
grupos terroristas como ISIS, o los carteles de la droga en México, que produ-
cen videos como una herramienta de propaganda para infundir miedo en sus 
enemigos y en la sociedad, son ilustrativos de cómo operan este tipo de gru-
pos a través del uso de imágenes violentas. Asimismo, la necropolítica no se 
ocupa únicamente de la desintegración material de los cuerpos, sino que se 
apropia del valor de la imagen de la muerte como táctica para gobernar y 
castigar a los pueblos a través del terror.

En los regímenes autoritarios, la violencia visual es clave para reprimir la 
disidencia política. Las imágenes de brutalidad policial, de manifestantes he-
ridos, de cadáveres tras enfrentamientos en una protesta, sirven para recor-
dar a la gente el poder del Estado sobre la vida y la muerte. En este sentido, 
la violencia visual se utiliza para la desmovilización a través de un mensaje 
directo a la oposición sobre lo que su resistencia puede traer consigo.

Una de las formas en que la violencia visual se conecta con la necropolítica 
es a través de la desensibilización de la muerte ante el público. La indignación 
y la capacidad de asombro tienden a disminuir y, con el tiempo, convertir el 
sufrimiento humano y la muerte en un espectáculo, despojando así a los 
cuerpos de su humanidad. Esta desensibilización se manifiesta específicamen-
te cuando se trata de cadáveres, agresiones y masacres, que son mostradas 
una y otra vez a través de los medios de comunicación y las redes sociales. 
Esta exposición tiende a naturalizar la violencia y producir espectadores in-
sensibles al dolor y las experiencias de muerte y sufrimiento. 

En este sentido, Sontag (2003) plantea que las imágenes humanitarias de 
la guerra y, en general de los conflictos armados, podrían sensibilizar al pú-
blico y fortalecer las narrativas no violentas. De esta forma, resulta muy im-
portante comprender las tensiones entre la denuncia visual y la explotación 
de los cuerpos; este último aspecto es el que se relaciona directamente con 
los conceptos de violencia visual y necropolítica.

Esto se vuelve especialmente preocupante cuando hay una guerra o un 
conflicto prolongado y la propia visualidad de la violencia se generaliza en los 
medios de comunicación. En estas situaciones, las decisiones necropolíticas 
sobre quién debe vivir y quién debe morir ya no pertenecen a la esfera del 
debate ético; aparecen como parte de la realidad que debe aceptarse, que se 
ha demostrado inmutable. Esta desensibilización funciona para el fortaleci-
miento de los actores necropolíticos a través de la disminución de la resisten-
cia social a sus políticas, legitimando la muerte de algunos grupos como una 
“consecuencia natural” de la guerra.



48

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

La violencia visual es muy útil para el funcionamiento de la necropolítica, 
permitiendo que la vida y la muerte sean asuntos plenamente legítimos, 
pues justifican determinadas estrategias de seguridad frente a grupos del 
crimen organizado, como es el caso de México. posibilita la gestión de la vida, 
pero sobre todo de la muerte a través de necropoderes. En un mundo infes-
tado de representaciones violentas, se vuelve importante considerar cómo 
dichas imágenes se relacionan no sólo con la política de la muerte, sino que 
en realidad la configuran. La necropolítica, depende en gran medida de la 
visibilidad de la violencia, porque su funcionamiento depende de la capaci-
dad de los actores de poder de crear y hacer circular imágenes que susten-
ten su dominio.

El efecto dominó de la violencia visual, especialmente en internet y las 
redes sociales, es un gran desafío ético. Cuando la muerte se vuelve trivial y 
la violencia se vuelve banal, estamos reforzando un sistema en el que muchas 
vidas son desechables. La solución, por tanto, debe ir acompañado de una 
mirada crítica capaz de decir no a la aceptación banal de las implicaciones 
necropolíticas de la violencia visual y, al mismo tiempo, cuestionar la legitimi-
dad de dicha violencia mediante la promoción de una ética de la representa-
ción que valore cada vida humana por igual.

La narcoscopía

El termino narcoscopía no figura en los estudios visuales o en las ciencias 
sociales. En este trabajo se sugiere como una nueva categoría analítica para 
examinar la relación entre el narcotráfico y lo escópico. El término se compo
ne de la palabra “narco”, que alude al narcotráfico, y del griego “skopía”, que 
significa observar, mirar, lo que sugiere un enfoque en las formas en que las 
imágenes, los medios o los regímenes escópicos representan y observan al 
narcotráfico o la cultura de las drogas. Asimismo, visualiza al narcotráfico, sus 
implicaciones estéticas, culturales y políticas; tiene que ver con la formación 
de percepciones, subjetividades y territorios a través de imágenes del narco-
tráfico y de cómo circulan, se configuran y consumen.

Del mismo modo, en el contexto de la “necropolítica” y los “regímenes 
escópicos”, la “narcoscopía” puede utilizarse como una dimensión de la repre-
sentación visual de la violencia relacionada con las drogas y el submundo del 
crimen organizado, particularmente en el contexto mexicano. Esto incluye el 
análisis del narcotráfico y el uso de la visualidad como herramienta de poder 
y control, a través de imágenes que refuerzan la dinámica del terror y la muer-
te. Algunos temas clave que se vinculan con la “narcoscopía” incluyen:



Capítulo 2. Joel Ruiz Sánchez

49

•	 Estetización de la violencia: Cómo los cárteles y las organizaciones 
del narcotráfico utilizan imágenes violentas para reafirmar su dominio 
y crear un lenguaje visual que habla de poder y control sobre cuerpos, 
instituciones y territorios. 

•	 Narcoestética: Tiene que ver con el análisis de cómo la muerte y la 
violencia son representadas, narradas y experimentadas en diferentes 
contextos culturales y a través de diferentes medios, y cómo estas imá-
genes dialogan con las condiciones políticas sociales y de producción.

•	 Medios y narcocultura: Tiene que ver con la circulación de imágenes 
y narraciones del narcotráfico en televisión, en redes sociales, en el 
cine, con imágenes crudas en series o películas, o que circulan en 
redes ilegales.

•	 Visualidad del terror: Uso de imágenes explícitas de tortura, asesina-
to o decapitación difundidas por los cárteles para infundir miedo, estas 
imágenes pueden considerarse parte de una “política visual” que per-
mite la propagación del terror.

•	 Cuerpos y visualidad: Se refiere a los cuerpos marcados por la violen-
cia del narcotráfico tanto en su representación (cuerpos expuestos 
vivos: migrantes, víctimas del narcotráfico) como en su condición de 
cuerpos muertos, descuartizados o desaparecidos que adquirieron 
sentido visual y político.

•	 Narcomedia: Es un término que define la producción y consumo de 
representaciones mediáticas que glorifican o normalizan la figura del 
narcotraficante como antihéroe. Este término es crucial para explorar 
las formas en que las imágenes refuerzan los imaginarios de masculi-
nidad, riqueza y poder asociados con el tráfico de drogas.



50

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

CATEGORÍA MANIFESTACIONES

Narcoscopía Sistema visual mediante el cual el narcotráfico regula, produce y difun-
de imágenes de violencia extrema, imponiendo una narrativa de poder 
y control territorial.

Dispositivos visuales 
del narco

Narcovideos: ejecución de rivales, interrogatorios, amenazas.
Narcomensajes: textos escritos en cartulinas junto a cuerpos. 
Desfiles de poder: videos de sicarios exhibiendo su armamento y ri-
queza.
Narconoticias alternativas: cobertura de conflictos del crimen orga-
nizado en medios no oficiales.

Cultura y estética del 
narco

Narcocorridos: canciones que glorifican la vida de los narcos. 
Iconografía narco: armas, ropa de lujo, figuras religiosas como la San-
ta Muerte.
Cine y series: producción de contenidos audiovisuales que romantizan 
el narcotráfico.

Narcoscopía y medios 
de comunicación

Espectacularización de la violencia: medios reproducen imágenes 
violentas sin análisis crítico.
Normalización de la violencia: la constante exposición a imágenes 
violentas reduce la sensibilidad del público. 
Narcomedialidad: los medios replican la estética y discursos del nar-
co, reforzando su narrativa.

Impacto social de la 
narcoscopía

Desensibilización y apatía: la exposición constante a imágenes vio-
lentas genera indiferencia.
Cultura del miedo: la violencia visual genera paranoia y sumisión social.
Influencia en la juventud: adopción de valores del narcotráfico como 
aspiraciones de vida.

Cuadro 1. La narcoscopía y sus manifestaciones. Fuente: Elaboración propia a partir de la propuesta 
del concepto de narcoscopía.

Conclusiones

La conexión de la violencia visual con el régimen escópico es profunda, pues 
ambos conceptos recuerdan que el acto mismo de ver no es, ni nunca será 
neutral, sino que está determinado por imbricaciones poderosas y complejas. 
En la era digital, donde la imagen lo es todo y su consumo se produce a la 
velocidad de la luz, se vuelve muy importante pensar en cómo el control sobre 
la visibilidad condiciona lo que vemos del mundo y nuestras relaciones con 
los demás.

Asimismo, el concepto de violencia visual es una herramienta que permite 
analizar los cruces e interrelaciones entre el régimen escópico y la necropolí-
tica. Las imágenes violentas no sólo informan sobre la brutalidad de ciertas 
políticas o condiciones sociales, también funcionan como mecanismos de 



Capítulo 2. Joel Ruiz Sánchez

51

control y exclusión. El régimen escópico regula la producción, distribución y 
percepción de estas imágenes y la necropolítica el impacto tangible de tales 
representaciones en la vida y muerte de las personas.

Asimismo, la violencia visual, el régimen escópico y la necropolítica se en-
trelazan recíprocamente para configurar un régimen de control social, pro-
yectando la política, la vida y la muerte dentro de una sociedad. El régimen 
escópico produce una cultura visual anestesiante y desensibilizante que es 
tan global que puede percibirse en cualquier contexto. 

En resumen, la violencia visual es la clave a través de la cual la necropolí-
tica consolida su poder sobre la vida y la muerte. Los marcos teóricos y los 
enfoques que se analizan en este capítulo son pertinentes para comprender 
cómo las imágenes funcionan no sólo como documentos, sino también en la 
construcción de realidades sociales y políticas que inciden en la vida de las 
poblaciones en contextos de violencia extrema. En última instancia, esto re-
fleja las imbricaciones entre el poder y la muerte con la representación de los 
cuerpos y las vidas humanas.

Estos aspectos tienen que ver con lo que en este trabajo se ha denomina-
do narcoscopía, concepto que permite analizar las distintas representaciones 
y estéticas de la violencia visual que involucran al narcotráfico y en general al 
crimen organizado en México, así como su difusión y consumo, en un contex-
to en el que la necropolítica se ha vuelto parte de la vida cotidiana. 

El desafío consiste en poder resistir esa violencia visual construyendo una 
mirada crítica que permita desentrañar las dinámicas de poder incrustadas 
en las imágenes y cuestionar los regímenes escópicos consagrados en la de-
finición y control de lo que se puede o no ver; sólo así se podrá aspirar a una 
relación que sea más justa y ética.

Además, es necesario que se implementen políticas públicas que permitan 
poner en marcha controles parentales obligatorios en plataformas digitales 
para restringir el acceso de menores a contenido violento. Asimismo, diseñar 
programas de prevención de reclutamiento juvenil en el narcotráfico, que 
pongan el acento en los riesgos de la idealización del narco. Del mismo modo, 
implementar la creación de contenidos audiovisuales alternativos que pro-
muevan narrativas de paz y resiliencia, en lugar de glorificar la violencia del 
crimen organizado. Esto debe incluir también la formación de jóvenes en 
habilidades digitales para identificar desinformación y manipulación mediá-
tica por parte del narcotráfico, entre otras medidas, como la creación de un 
marco regulatorio que establezca límites claros para la transmisión de imá-
genes violentas en medios tradicionales y digitales. 



52

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

Referencias

Aziz Nassif, A. (2012). Violencia y destrucción en una periferia urbana: El caso 
de Ciudad Juárez, México. Gestión y Política Pública. (21) 227-268. https://
www.scielo.org.mx/pdf/gpp/v21nspe/v21nspea7.pdf 

Bailey, J. (2014). Crimen e impunidad: Las trampas de la seguridad en México. 
Penguin Random House Grupo Editorial.

Baudrillard, J. (2002). Cultura y Simulacro. Nirvana Libros, S.A de C.V. 

Berger, J. (1972). Modos de ver. Editorial Gg, sl. 

Bourdieu, P. (1998). La dominación masculina. Anagrama. 

Buscaglia, E. (2008). Vacíos de poder en México: Cómo combatir la delincuencia 
organizada. Debate.

Butler, J. (2009). Marcos de guerra. Las vidas lloradas. Paidós. 

Consejo Nacional de Evaluación de la Política Social (CONEVAL) (2022). Medi-
ción Multidimensional de la Pobreza a nivel Nacional y por Entidad Fede-
rativa.https://www.coneval.org.mx/SalaPrensa/Comunicadosprensa/Docu-
ments/2023/Comunicado_07_Medicion_Pobreza_2022.pdf 

Debord, G. (1967). La sociedad del espectáculo. Ediciones Naufragio.

Fontcuberta, J. (2010). La cámara de pandora. La fotografía después de la foto-
grafía. Gustavo Gili. 

Foucault, M. (1975). Vigilar y castigar: Nacimiento de la prisión. Siglo XXI Editores.

Gutiérrez, J.R. (2020). Imágenes de la crueldad: violencias femigenocidas en 
México bajo la mirada de un régimen escópico androcéntrico/neoliberal. 
Debate Feminista. 61 (2021) pp. 46-69. https://www.scielo.org.mx/pdf/
dfem/v61/2594-066X-dfem-61-46.pdf 

Inclán, D. (2019). Violentamente visual. Los límites de la representación de la 
violencia. Revista Interpretatio. (3). 141-157. https://revistas-filologicas.
unam.mx/interpretatio/index.php/in/article/view/107/204 

Instituto Nacional de Estadística y Geografía (INEGI) (2023). Estadísticas de de-
funciones por homicidio 2022. INEGI.

Jay, M. (1993). Downcast eyes: The denigration of vision in twentieth-century 
French thought. University of California Press.



Capítulo 2. Joel Ruiz Sánchez

53

Lagarde, M. (2006). Introducción Diana Russell y Roberta Harmes, editoras, 
Feminicidio: una perspectiva global, México, Comisión Especial para Conocer 
y Dar Seguimiento a las Investigaciones Relacionadas con los Feminicidios 
en la República Mexicana y a la Procuración de Justicia Vinculada.

  Martínez Manaut, R. (2009). La crisis de seguridad en México. Revista Nueva 
Sociedad, 51(205), 173-189. https://biblat.unam.mx/hevila/Nuevasocie-
dad/2009/no220/12.pdf 

Mbembe, A. (2019). Necropolítica. Melusina.

Mitchell, W. J. T (2005). What Do Pictures Want?: The Lives and Loves of Images. 
University of Chicago. 

Mirzoeff, N. (2011). El derecho a mirar: Una contrahistoria de la visualidad, 
Duke University Press. 

Pollock, G. (1998). Vision and difference. Feminism, femininity and the histories 
of art. Routledge. 

Ravelo, P. (2014). Violencia sexual y de género en Ciudad Juárez, Chihuahua. Es-
tructura, política, cultura y subjetividad. CIESAS/UAM-I/University of Texas 
Press. 

Reguillo, R. (2017). Culturas juveniles: Formas políticas del desencanto. Siglo XXI 
Editores. 

Secretaría de Seguridad Pública. (2022). Informe anual sobre la estrategia de 
seguridad pública en México. https://seguridad.sspc.gob.mx/uploads/do-
cumentos/146/3er-inensp.pdf 

Secretariado Ejecutivo del Sistema Nacional de Seguridad Pública (2024). Víc-
timas de homicidio doloso 2023. SESNSP. https://www.gob.mx/sesnsp 

Segato, R. L. (2016). La guerra contra las mujeres. Traficantes de Sueños. 

Snyder, R. (2001). Politics after Neoliberalism: Reregulation in Mexico. Cambrid-
ge University Press.

Sontag, S. (2003). Ante el dolor de los demás. Alfaguara. 

Trend, D. (2007). The Myth of Media Violence: A Critical Introduction. Wiley. 

Valencia, S. (2010). Capitalismo Gore. Melusina. 

Valenzuela, J. M. (2015). Jefe de jefes. Corridos y narcocultura en México. El Co-
legio de la Frontera Norte. 

Van Dijk, T. (2007). Racismo y discurso en América Latina. Gedisa. 





5555

Los hitos como imagen de la ciudad
y su relación con las identidades sociales

Mariana Teresa Silveyra Rosales

Introducción 

La imagen de la ciudad se construye a partir de un sinnúmero de elementos 
y factores que la alimentan y la atraviesan, dentro de éstos, es relevante ese 
objeto emplazado en su territorio, ya sea natural o construido, que la hace 
distinguirse del resto, ese elemento que permite la orientación, que es útil 
como referente y que habla sobre una parte de la historia de su configuración 
y de sus habitantes.

Los hitos, como los denomina Kevin Lynch en su publicación La imagen de 
la ciudad, son un elemento físico en el paisaje urbano que es notable y fácil-
mente reconocible; sostienen su importancia en relación con la orientación y 
la percepción de una ciudad porque actúan como puntos de referencia visual 
que ayudan a las personas a comprender la estructura y la organización del 
entorno urbano; son elementos que pueden clasificarse en varias categorías; 
según su función, forma y significado; desde su análisis, Lynch define que los 
hitos deben tener ciertas particularidades para ser considerados como estos 
referentes; dentro de estas características destacan: la visibilidad, estabilidad, 
identificabilidad y ubicación significativa (Lynch, 1960). 

Se reconocen como hitos elementos construidos y elementos naturales, 
destacan los monumentos, esculturas, edificios emblemáticos, espacios  
públicos significativos; como elementos naturales se pueden identificar: 
montañas, ríos, costas. También sobresalen las infraestructuras de trans-
porte, como: estaciones de tren, terminales de autobuses, aeropuertos y 
puentes importantes que no sólo sirven como nodos de movilidad, sino tam�-
bién como referencia para la ciudad.

Elementos más pequeños como torres de reloj, faros, torres de comunica-
ción que ayudan en la orientación y navegación dentro de la ciudad también 



56

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

son denominados hitos. Actualmente, las obras de arte visual integradas en 
la arquitectura urbana, que se han convertido en elementos que pueden 
transmitir mensajes culturales, políticos o sociales, y que a menudo se con-
vierten en puntos de referencia visuales en la ciudad también son considera-
dos hitos.

Cada uno de estos elementos con el paso del tiempo se configuran como 
referentes de las ciudades y le otorgan una imagen, ya sea positiva o negativa, 
esto a partir de elementos subjetivos como: su lectura, interpretación, apro-
piación o reapropiación, y a partir de elementos objetivos relacionados con 
su materialidad, escala, forma, color y mantenimiento. 

 Estudiar su configuración, su construcción como hitos y su papel en el 
crecimiento, emplazamiento y desarrollo de la ciudad es fundamental para 
comprender la elaboración de una imagen, esto desde dos enfoques, el mor-
fológico, urbano y arquitectónico; y el sensorial, perceptivo y emocional. Lo 
anterior permite comparar si los hitos legitimados por instituciones son los 
mismos que son apropiados y que representan las identidades sociales. 

Para esta exploración se retoma, además de lo propuesto por el urbanista 
Lynch, lo desarrollado por Jane Jacobs, cuya teoría sobre la vitalidad urbana 
destaca la importancia de los hitos en la promoción de la seguridad y la inte-
racción social; y Henri Lefebvre, cuya teoría de la producción del espacio con-
sidera cómo los hitos urbanos contribuyen a la construcción de significados 
y prácticas sociales en la ciudad. Otra teoría fundamental para el análisis es 
la desarrollada por la antropóloga mexicana Marta Lamas, quien explora la 
relación entre la ciudad, el género y la identidad; ser parte de la idea de que 
los hitos y otros elementos del entorno urbano reflejan y reproducen las re-
laciones de género y poder en la ciudad. Para profundizar en el enfoque des-
de la apropiación y memoria colectiva se recurre a lo planteado por Aldo 
Rossi, quien estudia la relación entre la identidad urbana, la historicidad de 
los lugares y la importancia de los elementos singulares en la configuración 
del tejido urbano.

Se analiza la ciudad como un organismo vivo, donde los edificios y los es-
pacios urbanos, los espacios naturales, configuran y se construyen en cons-
tante diálogo y transformación, tienen una dimensión temporal que abarca 
la historia, la memoria colectiva, la referencia, la orientación y la protesta. 

A partir de lo anterior es que se identifican los elementos naturales, arqui-
tectónicos y urbanos significativos y su relación con la construcción de una 
imagen de ciudad y la configuración de identidades sociales. 



Capítulo 3. Mariana Teresa Silveyra Rosales

57

Objetivos

Lo que persigue la investigación contenida en este capítulo es identificar y 
describir las diferentes tipologías de hitos urbanos presentes en las ciudades, 
destacando su función en la morfología, distribución y planeación urbana; a 
partir de analizar la relación entre éstos, los hitos urbanos, y la imagen que 
proyecta una ciudad, considerando su papel en la legibilidad, estructura e 
identidad del lugar. 

Este análisis se realiza desde una revisión histórica de la configuración 
de los hitos urbanos y su relación con el emplazamiento del territorio, para 
comprender su evolución a lo largo del tiempo. Se profundiza en las estra-
tegias y factores que contribuyen a que los hitos urbanos se conviertan en 
referentes dentro de una ciudad, con especial énfasis en el caso de estudio 
de Cuernavaca.

Lo anterior a partir de la comparación de los hechos históricos y la percep-
ción de los habitantes de la ciudad de Cuernavaca respecto a los hitos urbanos 
con la imagen que proyectan. Se evalúa el valor positivo o negativo que le 
otorgan a la capital, lo que permite analizar la incidencia de los hitos urbanos 
como referentes, expresiones y configuradores de las identidades sociales de 
las comunidades en el contexto de estudio.

Metodología 

Parte importante de la investigación es la base teórica que analiza el hito como 
un elemento que es referente formal, morfológico, identitario, simbólico, vin-
culado a la memoria, y que es atravesado por las relaciones de poder dentro 
de una ciudad y a partir de los cuales se construye su imagen. Se analizan los 
hitos urbanos desde diferentes enfoques: desde la morfología urbana, la pla-
nificación urbana y la identidad tanto de la ciudad como de sus habitantes; lo 
que proporciona un marco teórico que permite reconocer las tipologías de 
hitos urbanos existentes.

A partir del análisis histórico de la ciudad de Cuernavaca centrada en la 
evolución de sus hitos y desde el estudio de fotografías históricas y documen-
tos urbanísticos se identifican los hitos urbanos y se estudia cómo han cam-
biado y se han desarrollado en el contexto histórico y geográfico.

La investigación de campo es lo que aporta la información para realizar la 
comparativa entre lo histórico y lo perceptual subjetivo, a partir de entrevistas 
con residentes se identifican los hitos, su función, la imagen que otorgan a la 
ciudad y su relación con las identidades de los entrevistados. 



58

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

Al contar con los datos sobre la identificación de hitos en Cuernavaca en 
términos de escala, ubicación geográfica, contexto histórico y cultural se com-
para si son los mismos los obtenidos desde la observación, revisión histórica 
y los percibidos por los habitantes, esto permite contextualizar los hallazgos y 
realizar un análisis desde diferentes enfoques y comprender cómo los hitos 
urbanos contribuyen a la imagen y la identidad de la ciudad.

Dentro del análisis cualitativo es importante destacar que las entrevistas 
fueron aplicadas de manera presencial durante el segundo semestre del año 
2023 a 120 personas habitantes de Cuernavaca; con estas entrevistas lo que 
se busca es conocer su percepción y valoración de los hitos urbanos de la 
ciudad. Lo que proporciona la información cualitativa sobre cómo los hitos 
urbanos influyen en la imagen y la identidad de la ciudad desde la perspecti-
va de los residentes.

Cabe mencionar que las características de los entrevistados son: 
•	 El 90% es mayor de edad y oscila entre los 20 y los 60 años; el 20% ha 

vivido toda su vida en Cuernavaca, mientras que el 75% lleva más de 
20 años de residencia en la ciudad y sólo el 5% tiene menos de 3 años 
viviendo en la capital del estado de Morelos. 

•	 El 44% de los entrevistados son mujeres, el 48% son hombres y el 8% 
se identifican como género fluido.

Analizar los datos recopilados de la revisión bibliográfica, la investigación 
de campo y las entrevistas permite identificar patrones, tendencias y relacio-
nes entre los hitos urbanos y la imagen de la ciudad. Esto incluye técnicas de 
análisis cualitativo y cuantitativo para tener una comprensión profunda de los 
hallazgos.

Los resultados de la investigación se plasman en las conclusiones que abor-
dan los objetivos planteados inicialmente; también se formulan recomendacio-
nes para la gestión y el desarrollo urbano basados en los resultados obtenidos 
durante la investigación.

Contenido

Análisis teórico 

Para comenzar con el análisis se realiza una revisión teórica del concepto de 
hito, se profundiza en la concepción de hito como elemento fundamental de 
las ciudades desde el enfoque morfológico, lo que estudia el urbanista Kevin 
Lynch, quien desarrolla una teoría sobre el estudio de la imagen de la ciudad, 



Capítulo 3. Mariana Teresa Silveyra Rosales

59

fundamentada en cinco puntos, que son: borde, senda, barrio, nodo e hito. 
Lo anterior para comprender a partir de qué elementos de jerarquía se dis�-
tribuye la ciudad, y cómo estos elementos dirigen ciertas prácticas en ella, a 
partir del emplazamiento y distribución.

Lynch señala como factores primordiales que otorgan calidad a la imagen 
de la ciudad los conceptos de: identidad, estructura y legibilidad.

Lynch define identidad como: 
La identidad de la ciudad es un producto tanto de la memoria como del olvido; y las bases 
de la identidad son las imágenes. La ciudad, aunque de material concreto, es de hecho 
formada por los intangibles de la vida diaria, las imágenes, los símbolos y los significados 
(Lynch, 1960, p. 17).

El concepto de identidad desde la mirada de Lynch se refiere entonces a la 
cualidad distintiva y única de un lugar que lo hace reconocible y significativo 
para sus habitantes y visitantes. La identidad de una ciudad se puede relacio-
nar con su historia, cultura, arquitectura, paisaje urbano y características so-
ciales. Considera además la capacidad de sus habitantes para reconocer y 
recordar los lugares, paisajes y elementos que componen el tejido urbano; esta 
identificación y familiaridad con el entorno urbano son fundamentales para el 
desarrollo del sentido de pertenencia y arraigo de las personas a su ciudad.

Esta unidad se refleja también en la identidad social urbana que está mar-
cada por la identificación con el grupo, asociado a un determinado espacio 
construido simbólicamente, y sobre el cual recaen significados valorativos y 
emocionales asociados a este mismo espacio y al mismo grupo (Rizo, 2006).

Esta característica se construye a partir de la interacción entre los elemen-
tos físicos y sociales de la ciudad, así como de las experiencias y memorias de 
las personas que la habitan. Los hitos, los nodos, los barrios y estos elemen-
tos urbanos que define Lynch contribuyen a la identidad de una ciudad al 
proporcionar puntos de referencia y conexión emocional para sus habitantes.

Es entonces que la identidad urbana es la expresión tangible y emocional 
de la historia, la cultura y la vida cotidiana de una ciudad, que se manifiesta 
a través de sus características físicas y sociales y que proporciona un sentido 
de pertenencia y arraigo a sus habitantes. 

Sin embargo, en este sentido de identidad, algunos autores, como Sergi 
Valera, señalan que las imágenes mentales que tenemos de la ciudad, la 
legibilidad del tejido urbano, la orientación o la representación del espacio, 
pueden sufrir variaciones de tipo cultural o estético. Los espacios icónicos 
y simbólicos se pueden distinguir de los lugares indistintos (injustamente 
llamados no-lugares), pero no todos los lugares pueden ser excepcionales, ya 
que la calidad genérica del espacio público también es identitaria (Brandao, 



60

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

2011), es decir, la identidad urbana no sólo se construye a partir de monu
mentos o lugares emblemáticos, sino también a través de la calidad general 
del espacio público, que influye de la manera en que las personas lo experi-
mentan.

Lynch retoma el concepto de estructura así:
La estructura de la ciudad es aquello que fija su patrón y revela su forma esencial: sus 
nodos, sus calles, sus plazas, sus distritos, sus bordes. Estos elementos están combinados 
en cierta manera particular, y esta combinación produce la imagen de la ciudad (Lynch, 
1960, p. 18).

Es la disposición y organización de los elementos físicos y funcionales de 
un entorno urbano que forman un patrón coherente y comprensible. Para 
Lynch, la estructura es fundamental para la legibilidad y la comprensión de 
una ciudad por parte de sus habitantes. Incluye tanto elementos físicos como 
espaciales, así como también aspectos funcionales y organizacionales. Esto 
abarca desde la distribución de calles, avenidas y plazas hasta la ubicación de 
edificios, parques y áreas verdes, así como la organización de actividades y 
funciones en diferentes partes de la ciudad.

Una estructura clara y bien definida otorga a la ciudad la facilidad de ser 
entendida y recorrida por sus habitantes. La estructura urbana proporciona 
un marco de referencia que permite a las personas orientarse, reconocer 
lugares y entender cómo se relacionan entre sí diferentes partes de la ciudad.

En este sentido, el urbanismo feminista, en la actualidad, habla de esta 
estructura en el entorno cotidiano como un complejo tejido de variables, que, 
se dividide en seis: 1. los espacios públicos o de relación; 2. los equipamientos; 
3. la movilidad y 4. la vivienda; éstas, como las variables que definen el apoyo 
físico sobre el cual se desarrolla la red cotidiana; 5. la participación y 6. la 
seguridad; éstos, como los conceptos que influyen a su vez en la definición 
física. Las seis variables no pueden entenderse sino como temas a trabajar 
necesariamente de manera transversal (Muxí, et al., 2011). 

Por último, de este enfoque del hito dentro de la ciudad, su relación con la 
morfología y la importancia de su imagen, se retoma el concepto de legibilidad: 
“Una ciudad será legible cuando sus elementos estén organizados de manera 
tal que el observador pueda prever su curso en cualquier dirección desde 
cualquier punto” (Lynch, 1960, p. 13).

Con legibilidad Lynch se refiere a esa facilidad con la que los habitantes 
pueden comprender y navegar por el entorno urbano. Para Lynch, una ciudad 
legible es aquella cuya estructura y organización son claras y comprensibles 
para sus habitantes, lo que les permite orientarse, identificar lugares y mo-
verse con facilidad por ella.



Capítulo 3. Mariana Teresa Silveyra Rosales

61

La legibilidad urbana se basa en la capacidad de los elementos urbanos, 
como calles, avenidas, plazas, edificios prominentes y otros hitos, de propor-
cionar puntos de referencia reconocibles y comprensibles. Una ciudad legible 
presenta una red de vías coherente y bien conectada, nodos o puntos de 
encuentro claramente definidos y una distribución espacial que permite una 
fácil navegación (Canadell, 2007).

Lynch utiliza el concepto de legibilidad para destacar la importancia de la 
claridad y la comprensión en la estructura y organización de una ciudad, lo 
que facilita la experiencia de sus habitantes y contribuye a su sentido de per-
tenencia y arraigo a su entorno urbano.

Para Gómez Montero el concepto de legibilidad de la ciudad implica la 
posibilidad de leer la ciudad como un texto, como el texto del mundo, leer el 
texto de la ciudad será conocerla a partir del armazón de sus signos. La lec-
tura resulta ser un dispositivo de la construcción del sentido si bien los signos 
no son siempre transparentes para el flâneur —que encarna la figura del 
lector— y quien busca en la ciudad los signos que le permitan leerla y desci-
frarla. Este circuito semiótico viene dado por el entramado económico y mer-
cantil que determina el orden social de la urbe (Gómez-Montero, 2014).

Identidad, estructura y legibilidad son prioritarios para la calidad de la ima-
gen dentro de una ciudad, y son los hitos los elementos que tienen la capacidad 
de otorgar estas características al entorno urbano a partir de la visibilidad, es-
tabilidad, identificabilidad y ubicación significativa.

Otro enfoque que interesa retomar para el análisis es del hito como deto-
nador de la interacción social, como generador de la percepción de seguridad; 
es decir; como elemento que otorga vitalidad a lo urbano, esto desde la mi-
rada de Jane Jacobs quien desarrolla entre sus ideas fundamentales la siguien-
te: “Las ciudades tienen la capacidad de proporcionar algo para todos, solo 
porque y solo cuando se crean por todos” (Jacobs, 1961, p. 177).

Lo anterior refleja la idea de que las ciudades son lugares diversos y di-
námicos que brindan oportunidades para una variedad de actividades y 
experiencias; los hitos, como elementos distintivos y reconocibles en el pai-
saje urbano, contribuyen a la diversidad y vitalidad de una ciudad al propor-
cionar puntos de referencia y fomentar la interacción social y cultural entre 
sus habitantes.

Jacobs argumenta que la presencia de una diversidad de personas en las 
calles, así como la actividad y el movimiento continuo, contribuyen a la vitali-
dad y la seguridad del entorno urbano, las calles activas y transitadas por 
peatones durante todo el día fomentan la interacción social y el cuidado in-
formal del espacio público; cuando hay una presencia constante de personas 



62

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

en las calles se desarrolla un sentido de comunidad y vigilancia natural, lo que 
disuade la actividad delictiva y promueve la seguridad.

La presencia de hitos como espacios de reunión, de interacción, sitios don-
de se puedan congregar las personas a realizar actividades diversas: recrea-
tivas, de contemplación, lúdicas; sitios como: parques, jardines, plazas, con-
tribuyen a la vitalidad y la seguridad urbana al atraer a una variedad de 
personas a la calle y fomentar la interacción social. Jacobs argumenta que las 
calles deben ser lugares donde las personas se sientan cómodas al transitar-
las, caminarlas y pasando tiempo en ellas, lo que requiere un diseño urbano 
que promueva la actividad y la diversidad de usos, generando un sentido de 
pertenencia.

Como se desarrolla desde la perspectiva feminista del urbanismo: en la 
ciudad lo mejor que puede pasar es la «promiscuidad» de funciones, es decir, 
hacer una planificación que nos permita la mezcla de usos, no sólo en parce-
las contiguas sino en las mismas parcelas. La ciudad tiene que ser como una 
cebolla con miles de hojas iguales y diferentes a la vez: iguales en relevancia 
e imprescindibilidad y diferentes en los usos, en los usuarios y usuarias y en 
los tiempos de utilización (Muxí, et al., 2011).

Además de la morfología y la vitalidad de lo urbano a partir de los elemen-
tos distintivos que son los hitos, la construcción de significados y prácticas 
sociales en la ciudad son primordiales para otorgarle un peso a estos elemen-
tos; Henri Lefebvre desarrolla al respecto lo siguiente:

El espacio no es simplemente el espacio de la práctica; es también el espacio de la re-
presentación. Es posible trazar una distinción entre dos dimensiones del espacio: el 
espacio representado o concebido (perceptual y cognoscitivo), y el espacio vivido. El 
espacio vivido se refiere al espacio de la práctica cotidiana, mientras que el espacio 
concebido se refiere a la producción de conceptos y representaciones del espacio. Los 
hitos son importantes en la construcción de este último. Son objetos que marcan y re-
presentan el espacio; pueden ser monumentos, edificios significativos, límites geográfi-
cos, etc. Estos hitos no solo sirven como referencia práctica, sino que también son por-
tadores de significados simbólicos que contribuyen a la construcción social y cultural del 
espacio (Lefebvre, 1974, p. 164).

La ciudad, y sus hitos, son un elemento que va más allá de la referencia de 
ubicación; es un referente vinculado a la práctica en la ciudad que remonta a 
la memoria y al significado. 

Como reflejo del poder y la materialización de elementos que reproducen 
las relaciones de género, desde la mirada de Marta Lamas se reflexiona el 
espacio urbano como un lugar no neutral; como un escenario donde se ma-
terializan y reproducen relaciones de poder profundamente arraigadas. Las 



Capítulo 3. Mariana Teresa Silveyra Rosales

63

calles, plazas y edificios no son simplemente estructuras físicas, sino también 
espacios cargados de significados simbólicos que reflejan y perpetúan las 
jerarquías de género. La ciudad, como un sistema de representación y pro-
ducción, refleja y perpetúa las desigualdades de género a través de la distri-
bución desigual de recursos, el acceso diferencial a servicios públicos y la 
configuración de espacios que refuerzan las normas y roles de género tradi-
cionales (Lamas M. , 2015).

Además, se reflexiona en el hito como elemento vinculado con el recono-
cimiento a lo aportado por el género masculino, al identificar pocos elemen-
tos escultóricos que están destinados a las mujeres que han intervenido en 
la historia de un lugar. 

Y por último, el desarrollo de un sentido de apropiación y memoria colec-
tiva desde lo planteado por Aldo Rossi, relacionando la identidad urbana, la 
historicidad de los lugares y la importancia de los elementos singulares en la 
configuración del tejido urbano.

Rossi desarrolla su teoría sobre la ciudad como un producto histórico y 
cultural, donde los hitos y elementos singulares desempeñan un papel fun-
damental en la configuración del tejido urbano y en la creación de un sentido 
de identidad y memoria colectiva; argumenta que los hitos arquitectónicos, 
como monumentos, edificios emblemáticos o espacios públicos significativos, 
no sólo cumplen una función utilitaria, sino que también adquieren un valor 
simbólico y representan la historia y la identidad de la ciudad. Estos elemen-
tos singulares se convierten en puntos de referencia visuales y emocionales 
que contribuyen a la apropiación del espacio urbano por parte de sus habi-
tantes y a la construcción de una narrativa compartida sobre el pasado y el 
presente de la ciudad.

En su libro La arquitectura de la ciudad explora la relación entre la histori-
cidad de los lugares y la configuración del tejido urbano, argumenta que la 
presencia de elementos históricos y la continuidad temporal son esenciales 
para la comprensión y la apreciación de la ciudad como un fenómeno vivo y 
en constante evolución (Rossi, 1966).

A continuación, se muestra un diagrama con las categorías de análisis que 
se abordan en el presente capítulo para comprender la configuración de los 
hitos dentro de las ciudades. 



64

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

Ilustración 1. Categorías de análisis para la consideración del hito como elemento de la imagen de la 
ciudad. Elaboración propia.

Revisión histórica

Desde la revisión histórica de la configuración de Cuernavaca se reconocen e 
identifican hitos en el centro de la ciudad, estos elementos se seleccionan por 
ser trascendentales como hecho histórico y por cumplir con lo desarrollado 
por Lynch en relación con su visibilidad, estabilidad, identificabilidad y ubica-
ción significativa. 

Al reducir el área de estudio al centro de la ciudad la ubicación significati-
va va implícita como característica, mientras que la visibilidad se relaciona con 
la escala, el color, la forma, los materiales, su contraste; es decir, por ser un 
elemento prominente y fácilmente visible desde la distancia, por ser un com-
ponente que sirve como punto de referencia efectivo.

En cuanto a la estabilidad, se concibe como un elemento duradero, capaz 
de permanecer en el tiempo, estable en el paisaje urbano, lo que permite que 
las personas confíen en su permanencia como punto de referencia confiable 
a lo largo del tiempo, es decir, que no sea un objeto que se mueva o se trans-
forme de manera recurrente.

Como identificabilidad, se concibe la distinción del resto de elementos en 
el entorno urbano.

 Después de esta revisión se reconocen los siguientes elementos: 
1.	  Exconvento de la Asunción (Catedral de Cuernavaca)
2.	 Museo Regional de los Pueblos de Morelos (Palacio de Cortés)



Capítulo 3. Mariana Teresa Silveyra Rosales

65

3.	 Puente Porfirio Díaz 
4.	 Plaza de Armas 
5.	 Jardín Juárez (kiosco)
6.	 Jardín Borda 
7.	 Chapitel del Calvario 
8.	 El Museo de Fotografía (El Castillito)
9.	 Mercado Adolfo López Mateos 
10.	 Cine Morelos 
11.	 Teatro Ocampo
12.	 Hemiciclo a Juárez

Fotografía 1. Catedral de Cuernavaca. Elabo-
ración propia.

Fotografía 2. Palacio de Cortés. Elaboración propia.



66

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

Fotografía 3. Puente Porfirio Díaz. Elaboración 
propia.

Fotografía 4. Plaza de Armas. Elaboración propia.

Fotografía 5. Kiosko y jardín. Elaboración
propia.

Fotografía 6. Jardín Borda. Elaboración propia.



Capítulo 3. Mariana Teresa Silveyra Rosales

67

Fotografía 7. Chapitel del Calvario. Elabora-
ción propia.

Fotografía 8. El Castillito. Elaboración propia.

Fotografía 9. Mercado Adolfo López Mateos. 
Elaboración propia.

Fotografía 10. El Cine Morelos. Elaboración propia.



68

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

Fotografía 11. El Teatro Ocampo. Elaboración 
propia.

Fotografía 12. Hemiciclo a Juárez. Elaboración 
propia.

Identidad, estructura, legibilidad

Como se mencionó anteriormente, desde la perspectiva de Kevin Lynch exis-
ten características morfológicas, de emplazamiento, escala e identificabilidad 
que contribuyen a reforzar la imagen de una ciudad; a continuación se mues-
tran las características de tipología, la relación con algún hecho histórico y la 
visibilidad de cada uno de los elementos, lo que contribuye a su selección.
 

 Hito Tipología Hecho histórico relevante Visibilidad

1 Edificio religioso Evangelización, primeros monaste-
rios del siglo XVI en las faldas
del Popocatépetl

Escala monumental

2 Museo Primera construcción civil española 
en territorio continental americano

Escala monumental
Remate visual
Materialidad en 
contraste

3 Plaza cívica Establecida durante la época colonial 
española como un espacio central en 
el trazado urbano de la ciudad
Centro neurálgico de la vida social y 
política de Cuernavaca

Escala y emplazamiento



Capítulo 3. Mariana Teresa Silveyra Rosales

69

4 Jardín Se considerada el jardín más antiguo 
de la ciudad

El kiosco tiene su origen en la época 
porfiriana traído desde Inglaterra en 
1890

Punto de encuentro importante para 
la comunidad local y un centro de 
actividad social y cultural 
en Cuernavaca

Área verde dentro del 
centro histórico
Contraste

5 Jardín Ejemplo destacado de la arquitectu-
ra hidráulica y el diseño paisajístico 
de la época colonial en México
Es el único jardín novohispano que 
existe en América

Pulmón verde dentro del 
centro de Cuernavaca

6 Monumento Elemento que contribuyó al embelle-
cimiento de la ciudad de Cuernavaca

Escala monumental
Remate visual

7 Puente En 1914, durante la Revolución Mexi-
cana el puente Porfirio Díaz fue esce-
nario de un enfrentamiento entre las 
fuerzas revolucionarias encabezadas 
por Emiliano Zapata y las tropas fe-
derales del gobierno del presidente 
Victoriano Huerta: “la Batalla de 
Cuernavaca”
Punto estratégico en el control de la 
ciudad y su acceso desde el sur, es-
tructura histórica más importantes 
de la ciudad

Monumentalidad

8 Monumento Mausoleo construido para Hernán 
Cortés. Resguardaba una cruz, en 
1772 se realizó el cambio por la vir-
gen de Guadalupe
El mausoleo se construyó en ese lu-
gar dada su importancia, pues era 
entrada y salida de la ciudad

Emplazamiento como re-
mate visual, ubicación en 
la cima de una colina Di-
mensión Forma con re-
mate de cúpula

9 Museo Estructura histórica importante 
construido por el arquitecto Enrique 
González Cortázar originalmente co-
nocido como “La Torrecita”, parte de 
un proyecto residencial
Residencia lujosa de Barbara Hutton, 
en 1940
En la década de 1950, “El Castillito” 
pasó a ser propiedad del gobierno de 
Morelos y fue utilizado como resi-
dencia oficial del gobernador 
del estado

Contraste formal
Singularidad 
arquitectónica
Emplazamiento en colina



70

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

10 Mercado Diseñado por el arquitecto y urbanis-
ta mexicano Mario Pani Darqui refe-
rente del funcionalismo en México

Forma abovedada
Contraste con el entorno

11 Cine Antiguo teatro Porfirio Díaz, inaugu-
rado para conmemorar la promulga-
ción de la Constitución de 1957, se 
construyó con fines altruistas, para 
con las utilidades mantener los hos-
pitales del Estado

Escala, ubicación en es-
quina de una de las dos 
avenidas más importan-
tes de la ciudad, arqui-
tectura con influencias 
art déco

12 Teatro Construido en la década de 1940, 
durante la época de oro del cine 
mexicano. En esa época, la ciudad de 
Cuernavaca experimentó un creci-
miento significativo y se convirtió en 
un destino popular tanto para turis-
tas como para residentes locales.
La construcción del cine reflejó este 
crecimiento y la importancia que se 
le otorgó al entretenimiento cinema-
tográfico en la sociedad mexicana.
Primer escenario que presentaba 
obras cinematográficas en el estado 
de Morelos

Escala, masividad y mo-
numentalidad, arquitec-
tura grecorromana, em-
plazamiento frente al 
jardín Juárez

Tabla 1. Hitos identificados en la ciudad de Cuernavaca según las características de visibilidad desa-
rrollado por el urbanista Kevin Lynch. Elaboración propia.

Como se observa en lo descrito anteriormente, existe una variedad de ti-
pologías dentro de la ciudad que pueden ser consideradas como hitos, dentro 
de éstos se encuentran los monumentos y esculturas que destacan por con�-
memorar eventos históricos, figuras importantes o valores culturales de una 
sociedad; pueden ser estatuas, monumentos conmemorativos, obeliscos, 
entre otros.

Dentro de lo arquitectónico se reconocen como hitos edificios emblemá-
ticos, espacios públicos e infraestructuras. Los edificios son aquellas estruc-
turas arquitectónicas distintivas que se convierten en símbolos reconocibles 
de la ciudad; los espacios públicos significativos son las plazas, los parques, 
jardines y paseos peatonales que actúan como puntos de encuentro y activi-
dades sociales importantes en la ciudad. 

A continuación se muestran características de los elementos selecciona-
dos relacionadas con el tiempo que se han mantenido en la ciudad, las par-
ticularidades que los hacen identificables y su ubicación como factor de 
identificabilidad. 



Capítulo 3. Mariana Teresa Silveyra Rosales

71

Hito Estabilidad Identificabilidad Ubicación

1 Fundación 1575 Una de las catedrales más anti-
guas del país

Calle Hidalgo esquina av. 
Morelos Centro Histórico

2 Construido entre 
1526 y 1535

Ejemplo más destacado de arqui-
tectura civil colonial en México

Hidalgo y Juárez
Centro Histórico

3 Época colonial 
española en México

Única plaza cívica en la ciudad.
Los edificios y monumentos que 
rodean la plaza de Armas son 
ejemplos destacados de arquitec-
tura colonial y neoclásica en 
México

Hidalgo y Gutemberg
Centro Histórico

4 1866 El jardín lleva el nombre del presi-
dente mexicano Benito Juárez, lí-
der liberal que desempeñó un 
papel crucial en la defensa de la 
democracia y la soberanía de Mé-
xico durante el siglo XIX, es un ho-
menaje a su legado.
Su kiosco fue diseñado por Gustav 
Eiffel

Guerrero y Gutemberg 
Centro Histórico

5 La construcción del 
jardín se completó 
alrededor de 1783

Arquitectura colonial, terrazas, 
fuentes, estatuas y un diseño de 
jardín barroco. La mansión origi-
nal es un ejemplo notable de la 
arquitectura colonial mexicana.
Residencia del aristócrata español 
José de la Borda, quien fue uno de 
los hombres más ricos de la Nue-
va España en esa época

Av. Morelos
Centro Histórico

6 En 1979 se colocó, 
antes estaba en 
Buenavista, en el 
lugar que ocupa 
actualmente el mer-
cado

La escala, materialidad y color lo 
hace destacar del entorno, ade-
más de su emplazamiento como 
remate visual de un boulevard 
importante de la ciudad

Blvd. Benito Juárez
Centro Histórico

7 Construido en el 
año 1898

El puente fue parte de los esfuer-
zos de modernización y desarrollo 
de la infraestructura durante la 
época del Porfiriato, que buscaba 
mejorar las comunicaciones y fa-
cilitar el transporte en diversas 
regiones del país

Calzada de Leandro Valle
Centro Histórico



72

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

8 Construcción en 
1538 registrado 
hasta 1772 año en 
que fue consagrado 
a la Virgen de Gua-
dalupe

Uno de los monumentos más an-
tiguos de Cuernavaca.
Su presencia en el paisaje urbano 
de Cuernavaca contribuye a la 
identidad cultural y la historia 
local.
En una de sus esquinas superiores 
contiene el escudo del Reino de 
Castilla y León

Av. Morelos
Centro Histórico

9 Construido a princi-
pios del siglo XX

Museo Fotográfico de Cuernava-
ca, recinto que se asemeja a un 
castillo de estilo francés; exhibe 
fotografías antiguas de la ciudad, 
población y algunos muebles

Agustín Güemes
Centro Histórico

10 Agosto de 1964 La arquitectura del Mercado Adol-
fo López Mateos refleja los princi-
pios de funcionalidad, eficiencia y 
modernidad que caracterizaron la 
época y el trabajo del arquitecto 
Mario Pani, es un ejemplo desta-
cado de la arquitectura moderna 
en México

Adolfo López Mateos
Centro Histórico

11 Inaugurado el 5 de 
febrero de 1882

Muestra del estilo art déco en la 
ciudad.
Recinto donde se exponen mues-
tras de cine independiente

Av. Morelos
Centro Histórico

12 Construido en 1942, 
inaugurado en 1946

Formó parte del auge de la indus-
tria cinematográfica mexicana, y 
su época dorada, se convirtió en 
un símbolo de la vida cultural de 
Cuernavaca

Calle Galeana
Centro Histórico

Tabla 2. Hitos identificados en la ciudad de Cuernavaca según las características de estabilidad, 
identificabilidad y ubicación aportación del urbanista Kevin Lynch. Elaboración propia.

Dentro de los hitos, se destacan también elementos de infraestructura de 
transporte como las estaciones de tren, terminales de autobuses, aeropuertos 
y puentes que no sólo sirven como nodos de movilidad, sino también como 
referencia para la ciudad.

Elementos más pequeños como torres de reloj, faros, torres de comunica-
ción, y otros elementos de señalización que ayudan en la orientación y nave-
gación dentro de la ciudad también pueden ser considerados como hitos, al 
ser señales urbanas de referencia. 

Elementos artísticos como murales y arte urbano; es decir, obras de arte 
visual integradas en la arquitectura urbana pueden funcionar como hitos al 
transmitir mensajes culturales, políticos o sociales, a menudo se convierten 
en puntos de referencia visual en la ciudad.



Capítulo 3. Mariana Teresa Silveyra Rosales

73

En relación con la resistencia o la denuncia, los hitos urbanos pueden fun-
cionar como símbolos de protesta o disidencia política al representar valores 
contrarios al estado de las cosas o al recordar eventos históricos controvertidos. 
Por ejemplo, monumentos conmemorativos dedicados a movimientos sociales, 
líderes políticos o víctimas de injusticias pueden convertirse en puntos de 
encuentro para manifestaciones y expresiones de resistencia. Además, el arte 
urbano y las intervenciones creativas pueden utilizarse como formas de pro-
testa visual, transformando los espacios públicos y desafiando las narrativas 
dominantes. En este sentido, los hitos urbanos pueden ser herramientas po-
derosas para la expresión política y la movilización social en la ciudad.

Los hitos y la vitalidad en la ciudad

Lo mencionado anteriormente da paso al análisis de lo que los hitos son ca-
paces de motivar en la vitalidad de la ciudad. Según lo desarrollado por Jane 
Jacobs, los hitos atraen a personas y actividades al ser focos de interacción 
social y comercial; se convierten en puntos de atracción que fomentan la 
concentración de negocios, eventos culturales y otras actividades que enri-
quecen la vida urbana.

A partir de la existencia de hitos es que se genera una mayor interacción 
social y actividad económica en sus alrededores; pueden ser catalizadores 
para la revitalización de áreas urbanas al atraer inversiones y mejorar la cali-
dad de vida de las personas que habitan en las zonas aledañas.

Para analizar lo anterior, se realizó un trabajo etnográfico de observación, 
una serie de recorridos en los cuales se identificaron tres categorías genera-
les de cualidades que propician la vitalidad en la zona a partir de estos doce 
elementos; estas son: el emplazamiento, la forma y el uso. Además de carac-
terísticas específicas de cada elemento arquitectónico, destaca lo desarrolla-
do por Jacobs que es la mixticidad de usos, la permeabilidad entre el interior 
y el exterior al relacionarse con la calle y lo público y la eficiente accesibilidad. 

A continuación, se muestra lo identificado en cada uno de los espacios.



74

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

 Hito 
﻿

Vitalidad según Jane Jacobs Características
específicas que lo 
hacen vital

Emplazamiento Forma Uso

1 Centro de la ciu-
dad, se beneficia 
de una fuerte 
interacción con su 
entorno

Atractivo histórico, 
espacios abiertos 
como el atrio moti-
van la vitalidad 

Actividades religio-
sas, funciones 
comunitarias, 
fomento del co-
mercio local, acti-
vidades culturales

Actividad constante
Diversidad de usos
Conexión con 
el entorno
Accesibilidad
Preservación del 
patrimonio
Fomento del comer-
cio local

2 Remate visual de 
la Calle Hidalgo, 
integración con el 
entorno urbano, 
atracción turística, 
contribución al 
espacio público 
con plaza pública 
en su acceso

Atractivo estético, 
escala, materialidad 
y relación con el 
entorno urbano

Museo, sala para 
conversatorios, 
conferencias, 
charlas y talleres

Relevancia histórica
Uso multifuncional
Atractivo 
arquitectónico
Espacios públicos y 
eventos
Conexión con la 
comunidad

3 Centro y nodo de 
la ciudad, integra-
do con el entorno, 
función como 
espacio público

Accesible con enor-
me flujo peatonal, 
atractivo estético 
y simbólico del 
espacio

Actividades cultu-
rales, cívicas, co-
merciales y recrea-
tivas. Historia y 
simbolismo

Diversidad de 
actividades
Espacios flexibles y 
adaptables
Accesibilidad
Infraestructura 
adecuada
Seguridad, funda-
mental en la vida 
urbana de 
la ciudad

4 Centro de la ciu-
dad, integrado con 
el entorno, punto 
de interés, funda-
mental en la rela-
ción entre el espa-
cio público y la 
vida urbana

Escala, atractivo 
visual, accesible, 
integrado en el 
entorno urbano de 
manera armónica

Promueve la inte-
racción social, la 
participación co-
munitaria y la 
vitalidad del espa-
cio público, fo-
menta el comercio 
local

Ubicación 
estratégica
Diseño atractivo y 
funcional
Flexibilidad de uso
Promoción de la 
participación 
comunitaria

5 Accesibilidad al 
ubicarse en una de 
las principales 
avenidas de la 
ciudad, integración 
con el entorno, 
conexión con otros 
espacios públicos, 
entorno natural y 
seguridad, como-
didad para los 
visitantes

Entorno natural 
dentro de la ciudad, 
diseño de senderos 
y áreas de estar, 
distribución de ve-
getación y elemen-
tos naturales, carac-
terísticas 
arquitectónicas y 
espacios para activi-
dades culturales y 
recreativas

Actividades 
culturales, 
recreativas, 
educativas y 
sociales que 
enriquecen la vida 
urbana y 
fortalecen el 
sentido de 
comunidad en la 
ciudad

Variedad de 
vegetación
Diseño paisajístico 
atractivo.
Actividades cultura-
les y recreativas
Espacios para la 
interacción social
Mantenimiento 
adecuado
Accesibilidad



Capítulo 3. Mariana Teresa Silveyra Rosales

75

6 En el centro de la 
ciudad, remate 
visual en una de 
las avenidas 
principales

Atractivo visual por 
su escala y propor-
ción, elemento de la 
identidad cultural

Función conme-
morativa e identi-
taria, papel 
como punto de 
encuentro y mani-
festación

Importancia históri-
ca y cultural
Ubicación central y 
accesible

7 Conexión urbana, 
que se integra con 
el entorno natural 
de la Barranca 
de Amanalco

Estética y funcionali-
dad conjuntas, esca-
la, impacto visual y 
cultural

Conectividad y 
movilidad, acceso 
peatonal y ciclista, 
uso recreativo, 
infraestructura

Conectividad,
funcionalidad,
accesibilidad,
estética
Actividades 
recreativas
Identidad local

8 Remate visual y 
punto de interés 
en avenida
principal
Integración en el 
entorno urbano, 
Punto de referen-
cia espiritual y 
cultural en la
ciudad

Estética, proporción, 
identidad cultural y 
simbolismo. Patri-
monio cultural y 
elemento apropiado 
por la comunidad 
local

Abarca aspectos 
religiosos, comuni-
tarios, turísticos, 
culturales y espiri-
tuales

Significado religioso 
y espiritual.
Historia y patrimo-
nio cultural.
Espacio comunita-
rio y atractivo 
turístico

9 Emplazamiento en 
una colina del 
centro de la 
ciudad

Singularidad estéti-
ca, escala, capaci-
dad para expresar 
una identidad 
distintiva

Actividades cultu-
rales, educativas y 
recreativas rele-
vantes en la vida 
urbana y social de 
la ciudad

Función 
comunitaria
Espacio público 
accesible
Promoción de la 
cultura 
Preservación del 
patrimonio
Atracción turística
Uso versátil

10 En el centro de la 
ciudad

Atractivo visual, 
identidad distintiva, 
referente arquitec-
tónico y económico 
dentro de la ciudad

Vitalidad económi-
ca, interacción 
social, preserva-
ción cultural, acti-
vidad urbana y la 
autenticidad de la 
ciudad

Comercialización de 
productos y 
alimentos.
Interacción social

11 Ubicado en una de 
las principales 
avenidas del cen-
tro de la ciudad

Atractivo estético, 
interacción con el 
entorno urbano, 
singularidad en su 
diseño

Entretenimiento, 
socialización, pre-
servación cultural, 
educación y con-
ciencia social
Integra cine cultu-
ral y comercial

Variedad de pelícu-
las, programación 
cultural y promo-
ción cultural



76

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

12 En el nodo princi-
pal del centro de la 
ciudad

Atractivo visual, 
destaca por su esca-
la, pórtico y materia-
lidad

Fundamental para 
la vida cultural y 
social de la ciudad
Centro de promo-
ción cultural, inte-
racción social, 
educación, activi-
dad económica y 
preservación del 
patrimonio

Programación 
variada,
calidad artística,
accesibilidad,
participación 
comunitaria,
preservación del 
patrimonio,
colaboraciones y 
alianzas

Tabla 3. Muestra el concepto de vitalidad desarrollado por Jane Jacobs de cada uno de los hitos 
identificados en la ciudad de Cuernavaca. Elaboración propia.

A través de la observación de la vida cotidiana en el centro de la ciudad de 
Cuernavaca y la interacción entre los elementos construidos y los factores so-
ciales se determina que el emplazamiento, la forma y su uso, contribuyen a que 
se configuren como hitos y que sean capaces de otorgarle vitalidad a la ciudad. 

El emplazamiento es crucial, pues una disposición estratégica de elemen-
tos clave en la ciudad es capaz de promover la interacción y el flujo continuo 
de personas, puede ser una plaza, un monumento o un edificio histórico, ellos 
actúan como un polo de atracción que genera actividad en sus alrededores. 
Por ejemplo, el zócalo de Cuernavaca, situado en una intersección central, se 
convierte en un punto focal de y para la comunidad, lo que propicia y facilita 
encuentros casuales y el comercio local, lo que enriquece la vida urbana.

La forma de los hitos también contribuye significativamente a la vitalidad 
de la ciudad. Jacobs enfatiza que los entornos urbanos deben ser diversos y 
complejos en su diseño para mantener el interés y la actividad (Jacobs, 1961). 
Los hitos con formas distintivas y atractivas, no sólo embellecen la ciudad, 
sino que también proporcionan variedad visual y funcional. La escala del he-
miciclo a Juárez, el puente Porfirio Díaz con esa carga histórica, o el Jardín 
Borda, un paraíso natural en el centro de la ciudad, se convierten en símbolos 
reconocibles y apreciados al ofrecer puntos de interés que alientan a los re-
sidentes y visitantes a explorar y utilizar el espacio urbano.

En lo referente al uso, Jacobs argumenta que los espacios urbanos deben 
ser multifuncionales y flexibles para adaptarse a diferentes actividades a lo 
largo del día y del año (Jacobs, 1961). Un hito que alberga una variedad de 
usos como la plaza de Armas, en donde se dan conciertos, ferias comerciales, 
ferias del empleo, actividades cívicas, presentaciones culturales, verbenas 
populares, se convierte en un núcleo dinámico de la vida urbana. Esta diver-
sidad de usos asegura que el hito sea relevante para una amplia gama de 
personas y necesidades, lo que mantiene un flujo constante de actividad y 
evita el estancamiento y la muerte de la ciudad.



Capítulo 3. Mariana Teresa Silveyra Rosales

77

Un emplazamiento estratégico asegura que los hitos atraigan a la gente y 
fomenten la interacción; una forma distintiva y atractiva proporciona variedad 
visual y funcional, lo que capta el interés de los residentes y visitantes; y un 
uso multifuncional y flexible garantiza que los hitos permanezcan activos y 
atiendan a las diversas necesidades de la comunidad. En conjunto, estos fac-
tores contribuyen a crear una ciudad dinámica, interesante y habitable, ali-
neada con la visión de Jacobs de barrios vivos y seguros.

El significado como constructor de hito 

Lefebvre distingue entre el espacio vivido, que es la experiencia cotidiana de 
los habitantes, y el espacio representado; la representación conceptual del 
espacio por arquitectos, urbanistas y autoridades (Lefebvre, 1974). Los hitos 
operan en ambas dimensiones: son parte del espacio vivido al ser percibidos 
y experimentados diariamente, y también son parte del espacio representado 
al simbolizar conceptos y valores.

Los elementos pueden tener, en el marco anterior, diferentes significados, 
dentro de los que se destacan los siguientes: 

Representar eventos y figuras importantes que forman parte de la narra-
tiva histórica de la ciudad, o de los propios habitantes, parte de una memoria 
colectiva como lo es El Castillito, sitio en donde se expone la historia de la 
ciudad del siglo XX. 

O ser elementos que contribuyen a la construcción de la identidad urbana. 
Son elementos que pueden simbolizar y representar la esencia de una ciudad, 
tanto para sus habitantes como para el exterior, como lo es el Jardín Borda, un 
emblema de la ciudad de la eterna primavera y el único jardín novohispano que 
existe en América. 

Lefebvre también enfatiza cómo los hitos pueden reflejar relaciones de 
poder a partir de los edificios gubernamentales, como las plazas centrales; en 
este caso la plaza de Armas, que está ubicada en un lugar estratégico, simbo-
lizando y materializando el poder político y económico en el centro de la 
ciudad, con lo que se muestra el control y la autoridad del estado. 

Se clasifica entonces el significado en tres categorías: memoria colectiva, 
identidad urbana y poder y control. 

A continuación, derivado de las entrevistas, se muestra el significado que 
tiene cada uno de los elementos para la mayoría de los entrevistados en las 
categorías establecidas, cabe mencionar que en algunos espacios se identifi-
can varias categorías, sin embargo se muestra la predominante:



78

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

 Hito Significado Categoría 

Catedral de Cuernavaca Símbolo histórico católico y la unión 
de lo antiguo prehispánico con los 
conquistadores.

Poder y control 

Palacio de Cortés Edificio histórico que materializa el 
triunfo y la conquista de México 

Identidad urbana 

Plaza de Armas Espacio multifuncional de gran rele-
vancia que permite reunir activida-
des cívicas, recreativas y sede de 
movimientos sociales 

Poder y control 

Kiosco Joya por su origen francés e impulso 
al comercio local.

Memoria colectiva 

Jardín Borda Espacio histórico, cultural 
y de tradición

Identidad urbana

Hemiciclo a Juárez Monumento representativo Identidad urbana

Puente Porfirio Díaz Espacio histórico donde preserva 
una parte de la esencia de lo que fue 
Cuernavaca del ayer 

Memoria colectiva

Chapitel del Calvario Espacio espiritual, un momento 
histórico importante 

Memoria colectiva

El Castillito Lugar donde se puede visitar y cono-
cer la ciudad de Cuernavaca del 
siglo XX

Memoria colectiva

Mercado Adolfo López 
Mateos 

Fundamental para el funcionamiento 
de la capital, espacio emblemático e 
histórico y que apoya al comercio 
local

Memoria colectiva

Cine Morelos Representa una edificación emble-
mática que ofrece una alternativa del 
cine comercial y da oportunidad a 
cineastas independientes para pro-
yectar sus historias 

Memoria colectiva

Teatro Ocampo Para los entrevistados representa un 
recinto enfocado a la cultura donde 
las familias morelenses pueden ir a 
disfrutar en compañía de la familia y 
amigos 

Memoria colectiva

Tabla 4. Muestra el significado que tiene cada uno de los elementos para los habitantes de la ciudad. 
Elaboración propia.

Como se observa en lo descrito, y según lo desarrollado por Lefebvre, el 
espacio vivido está en su mayoría dentro de la categoría de memoria colecti-
va, es decir, tiene un significado por los recuerdos de las personas vinculados 



Capítulo 3. Mariana Teresa Silveyra Rosales

79

al sitio de manera colectiva; en esta categoría se identifica el kiosco construi-
do por Eiffel, el puente Porfirio Díaz y el Mercado Adolfo López Mateos como 
construcciones simbólicas por el referente en la historia de la ciudad. 

Memoria colectiva 

El resultado de lo analizado, desde la perspectiva de Henri Lefebvre, dan pie 
al acercamiento que realiza Aldo Rossi en relación con los hitos y su corres-
pondencia con la memoria colectiva e individual. 

Las estrategias para asegurar la prevalencia de la memoria en un espacio, 
construcción o monumento, según Aldo Rossi, se centran en el respeto y la 
reinterpretación crítica de la historia urbana. Estas estrategias promueven un 
equilibrio entre la preservación de la memoria y la evolución contemporánea, 
lo que asegura que la identidad cultural y colectiva se mantengan vivas y re-
levantes para las futuras generaciones (Rossi, 1966).

Para conocer la memoria individual vinculada a los hitos se analizan los 
datos, resultado de las entrevistas, las cuales permiten que los participantes 
expresen los recuerdos vinculados con el espacio o el monumento denomi-
nado como hito.

Es escencial mencionar que del total de los entrevistados el 60.3% consi-
deran como muy importante la conservación de los hitos para la identidad de 
la comunidad.

Dentro de las respuestas en la entrevista con relación a la memoria y la 
importancia de los hitos destacan las siguientes: 

Representan historia, cultura y tradiciones; son patrimonio cultural, recuerdos, memorias, 
vivencias e historia; también lugares donde creas experiencias, bonitos recuerdos, un 
vínculo con mis raíces; son una fuente constante de inspiración, me recuerdan la gran-
deza de nuestra historia, me hacen sentir orgulloso de la historia de mi comunidad, son 
una conexión tangible con el pasado, me ayudan a comprender mejor mi cultura, repre-
sentan la perseverancia y el esfuerzo de nuestros antepasado;, son una herramienta 
educativa importante, me dan un sentido de continuidad y pertenencia, me inspiran a 
aprender más sobre historia y hacen reflexionar sobre el paso del tiemp; son una parte 
esencial de mi identidad, me permiten valorar y respetar las tradiciones; asimismo, son 
un recordatorio constante de nuestras raíces y su evolución.

Respecto a los recuerdos vinculados con los espacios, los entrevistados 
remitieron: 



80

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

Kiosco
•	 El disfrutar de la gastronomía del lugar con la familia.
•	 Recuerdo la sesión de fotos de mis XV años.
•	 Recuerdo los domingos visitar el kiosco, tomar un batido y ver a los músicos.
•	 Pasé un día entero explorando el centro de Cuernavaca, y recuerdo lo 

mucho que me impresionó el kiosco, por su arquitectura. 
•	 Plaza de Armas. 
•	 Recuerdo cuando me llevaban a jugar de chiquita.
•	 Recuerdo el festival de luces que se presenta en la plaza de Armas en 

Navidad. 

Catedral 
•	 La vez que tuve una cita.
•	 La primera vez que vi la catedral de Cuernavaca fue en una excursión 

escolar. 
•	 Me acuerdo de la serenidad que sentí al visitar la Catedral de Cuernavaca. 

Jardín Borda 
•	 Recuerdo una excursión con la escuela del día de muertos.
•	 Experiencias de la infancia con excursiones y un concierto. 
•	 Me acuerdo haber ido a una exposición en el Jardín Borda con mis amigos. 
•	 Me viene a la mente el día que asistí a un festival cultural en el Jardín Borda.
•	 Recuerdo haber visto una exposición increíble en el Jardín Borda. 
•	 Celebré mi cumpleaños con una visita al Jardín Borda.
•	 Recuerdo haber asistido a un concierto. 

Palacio de Cortés
•	 Recuerdo haberlo visitado con mi familia cuando era niño. 

El Castillito 
•	 Siempre recordaré la fascinación que sentí al explorar El Castillito. 
•	 Recuerdo haber aprendido mucho sobre historia en el museo fotografía. 

Puente Porfirio Díaz
•	 Nunca olvidaré la vista desde el puente Porfirio Díaz. 

Mercado Adolfo López Mateos
•	 Recuerdo de mi infancia ir al mercado Adolfo López Mateos con mis 

abuelos.
 



Capítulo 3. Mariana Teresa Silveyra Rosales

81

Se identifica en lo anterior que los hitos que se encuentran mayormente 
vinculados a la memoria son los que en el análisis referente a Lefebvre fueron 
catalogados en la categoría de memoria colectiva. 

Rossi sostiene que la memoria colectiva y la experiencia histórica son fun-
damentales para comprender y diseñar la estructura urbana, argumenta que 
la ciudad es un “artefacto colectivo” que refleja la memoria colectiva de sus 
habitantes (Rossi, 1966). La ciudad se compone de una acumulación de expe-
riencias, eventos y significados que se han desarrollado a lo largo del tiempo; 
esta memoria colectiva es esencial para la identidad de la ciudad y se mani-
fiesta a través de su arquitectura, monumentos y espacios públicos.

Se observa en lo comentado por los entrevistados que los elementos ar-
quitectónicos y urbanos que persisten a lo largo del tiempo son testimonios 
del pasado y actúan como puntos de referencia históricos; los edificios como 
la Catedral, el Jardín Borda, el Palacio de Cortés, son espacios que llevan con-
sigo las huellas de épocas pasadas y ayudan a las personas a recordar y com-
prender su historia y su cultura.

Según la clasificación de Rossi, quien introduce los conceptos de “elemen-
tos permanentes” y “tipo”, se identifica que los elementos permanentes son 
aquellos componentes de la ciudad que tienen una duración prolongada y 
que resisten los cambios; estos elementos suelen ser edificios históricos, mo-
numentos y estructuras significativas que configuran la identidad de la ciudad 
(Rossi, 1966). De los hitos identificados en la ciudad de Cuernavaca se catalo-
gan en esta categoría los siguientes: 

1.	 Exconvento de la Asunción (Catedral de Cuernavaca)
2.	 Museo Regional de los Pueblos de Morelos (Palacio de Cortés)
3.	 Jardín Borda 
4.	 Puente Porfirio Díaz 
5.	 El Castillito

El “tipo” se refiere a las formas arquitectónicas y urbanas que se repiten a 
lo largo de la historia, adaptándose a diferentes contextos, pero manteniendo 
su esencia (Rossi, 1966). Estos tipos ayudan a preservar la memoria a través 
de la continuidad de formas reconocibles como:

1.	 Plaza de Armas 
2.	 Jardín Juárez (kiosco)
3.	 Hemiciclo a Juárez 
4.	 Chapitel del Calvario 
5.	 Mercado Adolfo López Mateos 
6.	 Cine Morelos 
7.	 Teatro Ocampo



82

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

Los hitos urbanos, según Rossi, son fundamentales para la memoria de la 
ciudad, son elementos singulares que se destacan dentro del tejido urbano y 
actúan como símbolos cargados de significado. Los hitos evocan recuerdos y 
emociones, y conectan a los habitantes con su historia colectiva, como se 
identifica en lo comentado por los entrevistados.

Rossi utiliza la teoría de la analogía para explicar cómo la memoria y la 
ciudad están vinculadas; según esta teoría, los elementos urbanos y arquitec-
tónicos pueden ser entendidos en relación con otros elementos históricos y 
culturales. Esta relación analógica permite a los ciudadanos hacer conexiones 
entre el presente y el pasado, enriqueciendo su comprensión del espacio 
urbano y su historia (Rossi, 1966).

La memoria no sólo da forma a la identidad urbana, sino que también 
proporciona una continuidad histórica que enriquece la experiencia de los 
habitantes y su conexión con el lugar en el que se habita. 

Poder, género y significado

Para dar cierre al análisis de los hitos como constructores de identidades 
sociales es fundamental profundizar en cómo el  poder se manifiesta en las 
relaciones de género y cómo esto puede representarse en las ciudades al 
contexto de los hitos urbanos y su simbolismo.

Marta Lamas ha discutido cómo el poder se ejerce y se manifiesta en dife-
rentes espacios, tanto públicos como privados; los hitos urbanos son ejemplos 
claros de espacios donde el poder se materializa; estos hitos no sólo repre�-
sentan la autoridad y el control, sino que también refuerzan las narrativas y 
los discursos dominantes sobre quién tiene el poder en la sociedad.

Los hitos urbanos llevan consigo simbolismos de género; dentro de los 
monumentos o sitios identificados en la ciudad de Cuernavaca se reconocen 
ocho de doce que celebran figuras masculinas históricas y heroicas, mientras 
que las contribuciones de las mujeres son invisibilizadas, pues no hay ningu-
no de los hitos que reconozca el valor y aportación de una mujer. Lo anterior 
refleja y perpetúa las desigualdades de género en el espacio público al hacer 
que las mujeres se sientan menos representadas y valoradas.

Los hitos mencionados son:
1.	 Museo Regional de los Pueblos de Morelos (Palacio de Cortés)
2.	 Jardín Juárez (Kiosco)
3.	 Jardín Borda 
4.	 Hemiciclo a Juárez 
5.	 Puente Porfirio Díaz 



Capítulo 3. Mariana Teresa Silveyra Rosales

83

6.	 Mercado Adolfo López Mateos 
7.	 Cine Morelos 
8.	 Teatro Ocampo

Lamas ha destacado cómo las mujeres y otros grupos marginados pueden 
experimentar el espacio urbano de manera diferente debido a las estructu-
ras de poder existentes. Los hitos y monumentos pueden convertirse en 
lugares de exclusión o de afirmación, esto depende de cómo estos espacios 
sean diseñados y utilizados. La apropiación de estos espacios por parte de 
grupos marginados puede ser un acto de resistencia y empoderamiento (La-
mas M. , 2007), como se observa en las diferentes manifestaciones realizadas 
en la plaza de Armas de Cuernavaca. 

Desde una perspectiva feminista, la transformación del espacio urbano 
para hacerlo más inclusivo y equitativo es crucial, esto incluye no sólo la cons�-
trucción de nuevos hitos que reflejen una diversidad de experiencias y con-
tribuciones, sino también la reinterpretación de los hitos existentes para in-
cluir narrativas de género y poder más inclusivas.

Resultados 

Se muestra con la metodología aplicada para el estudio de los hitos en los 
centros históricos y su relación con la construcción de una imagen de la ciu-
dad, y la configuración de identidades sociales, que inciden en ellos diferentes 
elementos y viceversa desde lo morfológico en relación con su emplazamien-
to, escala, legibilidad, hasta la participación que tienen en la memoria de los 
habitantes. 

La construcción de la imagen de una ciudad y su concepción hacia el exte-
rior y hacia sus habitantes se da a partir de los hitos, entre otros factores, por 
ser quienes definen la legibilidad de la ciudad; donde se manifiestan los an-
tecedentes y referentes históricos, por su papel en el crecimiento y desarrollo 
de la ciudad; por ser los elementos construidos legitimados por las institucio-
nes y por coincidir con los que son apropiados y que representan las identi-
dades sociales de los pobladores. Por ser los espacios que otorgan vitalidad 
urbana; en donde se manifiesta la interacción social; los que contribuyen a la 
construcción de significados y prácticas sociales en la ciudad. Los que pro-
mueven a partir de su permanencia y trascendencia en el tiempo la apropia-
ción y la memoria colectiva.

Dentro de los resultados de esta investigación, se identifica como los hitos 
de la ciudad de Cuernavaca; los 12 elementos representativos e icónicos  



84

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

definidos por los habitantes y los legitimados por expertos y entes guberna-
mentales los siguientes: 

1.	 Exconvento de la Asunción (Catedral de Cuernavaca)
2.	 Museo Regional de los Pueblos de Morelos (Palacio de Cortés)
3.	 Plaza de Armas 
4.	 Jardín Juárez (kiosco)
5.	 Jardín Borda 
6.	 Hemiciclo a Juárez 
7.	 Puente Porfirio Díaz 
8.	 Chapitel del Calvario 
9.	 Museo de Fotografía (El Castillito)
10.	 Mercado Adolfo López Mateos 
11.	 Cine Morelos 
12.	 Teatro Ocampo

Como lo define Lefebvre, son el espacio representativo y el espacio vivido 
los que se expresan en estos hitos, los hitos son diseñados y erigidos como 
parte del espacio representado; la plaza de Armas, el Hemiciclo a Juárez son 
planificados por arquitectos y autoridades para cumplir con propósitos sim-
bólicos, políticos o estéticos; son espacios cargados de significados impuestos 
desde estas instancias y su diseño refleja las ideas y valores de quienes los 
crearon. Sin embargo, estos hitos son también parte del espacio vivido. La 
forma en que las personas utilizan y se apropian de estos elementos es sig-
nificativamente diversa y diferente en algún sentido de las intenciones origi-
nales de sus diseñadores. Por ejemplo, la plaza de Armas, diseñada para actos 
oficiales, es decir, como un espacio cívico, es también un lugar de encuentro 
cotidiano para los habitantes locales, se convierte en algunas fechas en mer-
cado informal o villa navideña; es también un espacio para protestas y mani-
festaciones. El espacio vivido incorpora las prácticas y los significados que las 
personas asocian con estos hitos en la vida diaria.

Dentro de los resultados se identifica que estos dos tipos de espacios se 
interceptan y se expresan de maneras complejas y dinámicas en las ciudades 
y contribuyen a su imagen. Pero no sólo esto, como se analizó, también son 
los elementos en los que se ve representada la historia de la ciudad, de los 
barrios y el crecimiento urbano, y esto no solamente vinculado a la historia 
del asentamiento, sino también a la historia de vida de los habitantes. 

En el caso de estudio se refleja en una línea de tiempo la historia de la 
ciudad; desde el inicio de la evangelización representada en la catedral de la 
Asunción a la llegada de Cortés, siguiendo con uno de los primeros palacios 



Capítulo 3. Mariana Teresa Silveyra Rosales

85

militares erigidos en el territorio conquistado por los españoles en el conti-
nente americano, hasta las construcciones realizadas en el siglo XX.

Esta línea del tiempo se representa con la construcción del exconvento 
franciscano de la Asunción construido entre1529-1552; el Museo Regional de 
los Pueblos de Morelos (Palacio de Cortés) construido entre 1526-1535; la 
plaza de Armas establecida como espacio cívico y público central, el Jardín 
Juárez, el kiosco y la creación del jardín durante el siglo XIX (aproximadamen-
te entre 1870–1890). La construcción del Jardín Borda solicitada por José de 
la Borda entre 1783-1788. El Hemiciclo a Juárez en 1910; la construcción del 
puente Porfirio Díaz durante la época del Porfiriato 1900. La construcción de la 
capilla y el chapitel del Calvario en el siglo XVIII. El Castillito, casa construida en 
1900, y en el 2000 se establece como el Museo de Fotografía. El Mercado Adol-
fo López Mateos con su inauguración en 1965. Los espacios culturales como 
el Cine Morelos y el Teatro Ocampo construidos en la década de los cincuen-
ta del siglo pasado. Así es como esta línea del tiempo se representa en la 
ciudad a partir de los hitos, según lo comentado por los entrevistados, estos 
elementos son parte de su historia de vida al conectarse con sus recuerdos. 
Los hitos sirven como puntos de referencia que capturan la memoria colecti-
va de la comunidad. A través de estos hitos, los habitantes recuerdan eventos 
históricos, cambios sociales y transformaciones urbanas que han tenido lugar 
a lo largo del tiempo.

La relación entre los hitos urbanos y la historia personal de los habitantes 
contribuye a la construcción de identidades tanto individuales como colecti-
vas. Al reconocer y relacionarse con estos puntos de referencia las personas 
sienten una conexión más profunda con su entorno y con la historia de su 
comunidad. 

Conclusiones

El hito contribuye a la construcción de la imagen de una ciudad y de las iden-
tidad social de sus pobladores desde diferentes factores, es decir, su configu-
ración es multifactorial, contribuyen: la legibilidad, la estructura, la identidad, 
la vitalidad que otorgan, el significado, su relación con la memoria de los 
habitantes y por su representación de poder. 

Lo configura: su tipología, el hecho histórico relevante que se vincula con 
él; su visibilidad por: escala, forma y materialidad; su estabilidad relacionada 
con la permanencia en el espacio y el tiempo; su identificabilidad y su empla-
zamiento dentro del entorno urbano. 



86

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

Lo anterior se representa en el siguiente esquema; se integran diferentes 
elementos que no se habían considerado en la etapa inicial, lo que nutre el 
análisis y forma parte de la contribución de la investigación: 

Ilustración 2. Caso de estudio Cuernavaca. Categorías de análisis propuestas después de la investi-
gación. Elaboración propia.



Capítulo 3. Mariana Teresa Silveyra Rosales

87

Se configura como un hito porque contribuye a las identidades sociales 
por la vitalidad que otorga a la ciudad, por las características específicas que 
lo hacen vital, dentro de las que destacan: su emplazamiento, su forma y su 
multifuncionalidad. Se reconoce que el emplazamiento en el centro de la ciu-
dad beneficia la interacción con su entorno, también el atractivo histórico 
interviene, sin olvidar la diversidad de usos que es lo que más recuerdan los 
habitantes al reconocerlo, la accesibilidad y el fomento del comercio local.

Como constructor de identidades sociales es fundamental el hito por el 
significado que tienen para los habitantes relacionado con el poder y control, 
con la identidad urbana o con la memoria colectiva; se observa que las tres 
categorías inciden. Dentro del poder también se manifiestan las relaciones 
de género y se representan en su simbolismo.

Se concluye que existe una contribución multifactorial del hito a la confi-
guración de la imagen de una ciudad y a las identidades sociales de sus habi-
tantes desde su estructura física y simbólica, la identidad que proyecta, la 
vitalidad que aporta al espacio urbano, el significado cultural que representa, 
su conexión con la memoria colectiva de los habitantes, y su simbolismo de 
poder y control en el contexto urbano.

La tipología del hito y los eventos históricos relevantes asociados a él son 
cruciales para su significado y su impacto en la identidad urbana. La visibilidad 
del hito refuerza su papel como punto de referencia y símbolo identitario; su 
capacidad para ser reconocido fácilmente y su ubicación estratégica dentro 
del entorno urbano son fundamentales para su función como constructor de 
identidades sociales.

Asimismo, su emplazamiento central, su forma arquitectónica distintiva y 
su capacidad para servir múltiples funciones mejoran la interacción de los 
habitantes con su entorno, y fomentan la diversidad de usos, promueven la 
accesibilidad y contribuyen al dinamismo del comercio. 

El significado atribuido al hito por los habitantes es fundamental, ya sea en 
términos de representación de poder y control, expresión de la identidad urbana 
local, o como un punto de conexión con el recuerdo individual o colectivo. 

Lo anterior refleja cómo los hitos urbanos actúan como símbolos que in-
fluyen en las relaciones sociales; no solamente son lugares físicos destacados, 
sino también puntos de encuentro social y cultural. Actúan como espacios de 
reunión que promueven la interacción entre diferentes grupos sociales den-
tro de la ciudad, lo que fomenta la cohesión comunitaria y fortalece el sentido 
de pertenencia.

Desde una perspectiva urbana y de imagen de la ciudad, alrededor de 
los hitos histórica y culturalmente significativos, se pueden incentivar pro-
cesos de transformación y reutilización del espacio urbano; en donde se 



88

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

incluye la integración y adaptación de antiguos edificios y su reciclaje como 
nuevos centros culturales o espacios de arte, lo que permite activar áreas 
urbanas y configurar identidades sociales, al tener claro que éstas se en-
cuentran en constante renovación. 

Los hitos también son fundamentales en la promoción de prácticas que 
coadyuven a la resiliencia urbana con relación a la imagen que se quiere pro-
yectar de la ciudad, fundamentada en temas trascendentales; con lo que se 
proyecta un compromiso con diferentes causas, lo que fortalece la identidad 
de la ciudad.

Los hitos son, además, recursos educativos que ayudan a transmitir la 
historia y la cultura local a las nuevas generaciones; los programas educativos 
y las visitas guiadas a estos sitios no sólo informan sobre el pasado de la  
ciudad, sino que también fomentan una mayor apropiación y vinculación con 
la ciudad; asimismo, se propicia el respeto a la diversidad cultural y la preser-
vación del patrimonio y se construyen nuevas memorias y recuerdos vincula-
dos con el lugar.

Su presencia puede inspirar la innovación y la creatividad en el diseño 
urbano y arquitectónico, nuevos hitos que reflejen la identidad contemporá-
nea de la ciudad enriquecen el paisaje urbano y la posicionan como un centro 
en el que se destaque una vocación cultural, económica, educativa, es decir, 
multifuncional y diversa.

Más aún, son elementos que cuentan con lo necesario para convertirse en 
atracciones turísticas importantes que impulsen el desarrollo económico local 
a través del turismo cultural y patrimonial, lo que beneficia a la industria del 
turismo, y también apoya a las pequeñas empresas locales al promover el co-
mercio y la artesanía tradicional.

Como se ha analizado, los hitos urbanos influyen en la imagen de una 
ciudad y en las identidades sociales de sus habitantes y, además, contribuyen 
a diversos aspectos del desarrollo urbano, la educación histórica, la innova-
ción cultural y el fortalecimiento de la cohesión comunitaria.

Se propone repensar el diseño urbano desde una perspectiva inclusiva y 
sostenible, en donde sea considerado el papel de los hitos urbanos como 
elementos que configuran la identidad de la ciudad y de sus habitantes. Su 
relevancia no sólo radica en su valor histórico o simbólico, sino también en 
su capacidad para generar interacción social, impulsar la economía local y 
fomentar la sostenibilidad.

Retomar el pensamiento base del urbanismo feminista, el cual plantea que 
las soluciones a los problemas de la ciudad son holísticas, no se resuelve una 
única cosa, sino que se observa desde la complejidad, se es pragmática e  



Capítulo 3. Mariana Teresa Silveyra Rosales

89

inclusiva, lo que permite velar por toda la población a partir de la creatividad 
(Muxí y Melara, 2022).

En primer lugar, el diseño de hitos urbanos se propone incorpore un en-
foque de género e inclusión. Esto implica visibilizar las contribuciones histó-
ricas de mujeres y comunidades marginadas a través de su representación 
en espacios públicos. Además de garantizar que los entornos de estos hitos 
sean accesibles y seguros, al incorporar iluminación adecuada, mobiliario di-
señado para la permanencia y la interacción, así como señalización inclusiva 
en braille y lenguaje de señas.

Asimismo, los hitos deben concebirse como espacios multifuncionales que 
fomenten la diversidad de usos y la interacción social, pues como se mostró 
anteriormente, esto otorga un significado y apego a la ciudad en que se vivie. 
La accesibilidad universal debe ser un eje central en su planificación, que 
asegure que todas las personas puedan disfrutarlos sin barreras físicas o 
sensoriales. Integrar usos culturales, comerciales y recreativos en torno a 
estos espacios contribuye a dinamizar la vida urbana y a fortalecer la cohesión 
comunitaria.

Otra estrategia clave es la reutilización y adaptación sostenible de hitos 
históricos. Transformar edificios patrimoniales en centros culturales, espacios 
educativos o zonas de encuentro ciudadano permite mantener su valor sim-
bólico mientras se adecuan a nuevas necesidades urbanas. Para ello, es 
importante aplicar principios de arquitectura sostenible en su restauración, 
incorporar energías renovables, materiales ecológicos y estrategias de eficien-
cia energética.

Además, los hitos pueden servir como impulsores de la identidad local y 
la memoria colectiva. Implementar proyectos de arte público que reflejen la 
diversidad cultural y social de la ciudad ayuda a fortalecer el sentido de perte-
nencia de la comunidad. La señalética interactiva, los códigos QR con narrativas 
comunitarias y las visitas guiadas participativas son herramientas innova-
doras para resignificar estos espacios y acercar su historia a los habitantes.

Desde una perspectiva de resiliencia urbana, es esencial integrar los hitos 
en estrategias ambientales que favorezcan la adaptación de la ciudad al cam-
bio climático. La creación de corredores verdes alrededor de estos espacios 
contribuye a mejorar la calidad ambiental y reducir la contaminación. Asimis-
mo, su vinculación con sistemas de movilidad sostenible, como carriles para 
bicicletas y transporte público eficiente, fortalece la conexión de la ciudad con 
sus hitos y fomenta un desarrollo urbano equilibrado.

Por último, los hitos pueden ser catalizadores del desarrollo económico y 
social si se promueve la activación del comercio local en sus alrededores. La 
organización de ferias, mercados y eventos culturales en estos espacios no 



90

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

sólo impulsa la economía local, sino que también genera nuevas dinámicas 
de uso y apropiación del espacio público. De igual manera, los programas 
educativos vinculados a los hitos permiten que las nuevas generaciones co-
nozcan la historia y la cultura de su ciudad, lo que promueve el respeto por 
la diversidad y la preservación del patrimonio. Estas iniciativas enriquecen el 
conocimiento ciudadano, además de fortalecer la conexión emocional con  
el entorno urbano y generan nuevas memorias y experiencias significativas 
en estos espacios.

En este sentido, los hitos urbanos deben considerarse como espacios vivos 
en constante transformación. Su diseño y gestión deben responder a las  
necesidades cambiantes de la sociedad, y reflejar tanto la historia como la 
identidad contemporánea de la ciudad. La incorporación de nuevas tecnolo-
gías, la participación de la comunidad en su planificación y el fomento de 
expresiones culturales dinámicas pueden convertir estos espacios en referen-
tes de innovación y creatividad.

Finalmente, los hitos urbanos también representan una oportunidad para 
fortalecer la vocación cultural, educativa y económica de la ciudad. Su poten-
cial como atractivos turísticos puede impulsar el desarrollo del turismo cultu-
ral y patrimonial, lo que beneficia tanto a la industria turística como a los 
pequeños comercios y artesanos locales. Al promover un enfoque multifun-
cional y diverso, los hitos pueden consolidarse como puntos clave en la con-
figuración de ciudades inclusivas, sostenibles y resilientes.

Repensar el diseño urbano desde perspectivas inclusivas y sostenibles 
implica reconocer el papel fundamental de los hitos urbanos en la vida so-
cial, económica y cultural de la ciudad. Su planificación debe priorizar la 
accesibilidad, la sostenibilidad, la memoria colectiva y la integración comu-
nitaria, asegurando que estos espacios no slo representen el pasado de la 
ciudad, sino que también proyecten su futuro hacia un modelo urbano más 
equitativo y dinámico.



Capítulo 3. Mariana Teresa Silveyra Rosales

91

Referencias 

Appleyard, D., Lynch, K., y Myer, J. R. (1964). The view from the road. MIT Press.

Brandao, P. (2011). La imagen de la ciudad, estrategias de identidad y comuni-
cación. Ediciones de la Universidad de Barcelona.

Canadell, C. N. (2007). La legibilidad de la gran ciudad. Espéculo: Revista de 
Estudios Literarios, 36- 45.

Gómez-Montero, J. (2014). Polis o Megacity–Pesadilla y deseo. Modelos de (i) 
legibilidad literaria de la ciudad entre Europa y América. Les Ateliers du SAL, 
143-170.

Halbwachs, M. (1992). On Collective Memory. University of Chicago Press.

Harvey, D. (2001). Spaces of capital: Towards a critical geography. Routledge.

Jacobs, J. (1961). Vida y Muerte a las grandes ciudades. Random House.

Lamas, M. (2007). “Mujer, género y cambio social en México”, volumen 18, 
número 35. Debate Feminista, 19-41.

Lamas, M. (2015). Espacios y representaciones de género. Aportes para la 
construcción de una política integral de género, págs. 135-146.

Lefebvre, H. (1974). La producción del espacio. Capitán Swing.

Lynch, K. (1960). La imagen de la ciudad. Gustavo Gili.

Muxí Martínez, Z. y Melara Orellana, M. (2022). Acciones y propuestas para el 
hábitat urbano precario: Sesión 4 Urbanismo feminista e interseccionali-
dad. Proposiciones, 123-139.

Muxí, Z., Casanovas, R. (2011). ¿Qué aporta la perspectiva de género al urba-
nismo? Feminismo/s, 105-129.

Rizo, M. (2006). Conceptos para pensar lo urbano: el abordaje de la ciudad 
desde la identidad, el habitus y las representaciones sociales. Bifurcacio-
nes, 1-13.

Rossi, A. (1966). La arquitectura de la ciudad. Gustavo Gili.





Parte 4: Imagen y sociedad





9595

Imagen, migración e identidades étnicas 

Alex Ramón Castellanos Domínguez

 Introducción

En el año 2004 se tuvo la oportunidad de participar en un proyecto denomi-
nado: Tendencias de la migración indígena actual en tres estados de la República: 
Guerrero, Oaxaca y Veracruz; coordinado por la Dra. Sara María Lara Flores y 
el Dr. Hubert Carton de Grammont, del Instituto de Investigaciones Sociales 
de la Universidad Nacional Autónoma de México (UNAM).

En ese entonces la perspectiva del estudio priorizaba conocer las causas de 
la migración indígena hacia los estados del noroeste de nuestro país, donde, a 
partir de la entrada en vigor del entonces Tratado de Libre Comercio con Amé-
rica del Norte (TLCAN) desde 1994, se venía incrementando la producción para 
la exportación, principalmente de frutas y hortalizas. El incremento en la pro-
ducción de exportación de estos cultivos demandaba, en sus procesos, la 
incorporación de una gran cantidad de mano de obra para las diversas fases 
productivas; de esta manera, se explicaba, en cierto sentido, la migración 
nacional de diversos grupos étnicos del sur de nuestro país hacia estos esta-
dos del noroeste mexicano.

El contacto con las regiones agrícolas del noroeste de México se inició 
formalmente desde el año 2006 al participar en otro proyecto de investiga-
ción sobre migración nacional. En este proyecto de la UNAM, se logró cono-
cer principalmente Baja California Norte y también Sonora; así como las 
historias de migración de varias personas pertenecientes a distintos grupos 
étnicos, principalmente llegados de estados del sur de México como Gue-
rrero y Oaxaca. 

Se observó, también, otro fenómeno que fue causa de intriga desde enton�-
ces: La apropiación espacial de los lugares donde se asentaban estos migran-
tes y, sobre todo, la territorialidad expuesta en dicha apropiación del espacio 
por cada grupo. Esta territorialidad estaba incluso manifiesta en el discurso 



96

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

político de defensa de los derechos colectivos como pueblos indios a pesar 
de no encontrarse en sus territorios originales.

De este conocimiento previo de las causas de la migración étnica hacia el 
noroeste de México, del proceso de asentamiento en los lugares de llegada, 
de la participación laboral diversificada en los procesos productivos de cada 
cultivo y empresa agrícola, pero sobre todo de las historias de vida de las fa-
milias de migrantes o asentados, nace la intención de continuar con un tra-
bajo que diera cuenta de la forma en la que estas familias, pertenecientes a 
diversos grupos étnicos, se apropian del espacio y expresan su identidad en 
lo que se entiende como una estrategia cultural e incluso política.

Desde entonces, y por más de 20 años, se ha estudiado el fenómeno de la 
migración interna y transregional en México, sobre todo de las migraciones 
de familias indígenas que de los estados del sur/sureste mexicano han viaja-
do y se han establecido en los estados del noroeste de nuestro país (Sonora, 
Baja California, Sinaloa). Esto ha motivado la reflexión sobre el cambio en las 
identidades étnicas de dichas familias al vivir distintos procesos migratorios; 
sin embargo, en los años recientes del siglo XXI, las migraciones nacionales 
(indígenas o no) se han interconectado con otros flujos migratorios de perso-
nas y familias centroamericanas, africanas, del caribe, etc. Lo anterior mues-
tra, entre otros aspectos, un cambio en las relaciones sociales y en las repre-
sentaciones de nuestras sociedades. México ha pasado de ser un país de 
tránsito a un país de destino.

Debido a lo anterior, se hace necesaria la reflexión sobre los procesos de 
cambio en las identidades sociales como parte fundamental de las represen-
taciones o imágenes de la sociedad a partir de la interrelación con esta diver-
sidad de grupos que, por migración, transitan o se establecen en México, 
conformando una nueva relación social, pluri e intercultural. 

Objetivo

El objetivo de las investigaciones realizadas en el marco de las identidades 
sociales de las y los migrantes indígenas mexicanos o bien, de algunos de los 
migrantes internacionales que transitan o se establecen en México, ha sido 
el de reflexionar sobre una nueva composición social de la diversidad cultural 
en nuestro país. Por un lado, por la pluriculturalidad y reconocimiento de los 
derechos colectivos de los pueblos originarios o indígenas que recientemen-
te han sido recuperados en la constitución;1 y, por otro lado, el reconocimiento 

1	 Ver las últimas noticias sobre las reformas realizadas al artículo segundo de la constitución mexicana 
en materia de derechos de los pueblos y comunidades indígenas y afrodescendientes que se realizaron 
antes del fin del mandato del presidente López Obrador.



Capítulo 4. Alex Ramón Castellanos Domínguez

97

de nuestra nación como una nación pluricultural y multiétnica, lo que nos 
lleva a pensar en la diversidad cultural compuesta por diversos grupos histó-
ricamente presentes en México o llegados en los últimos tiempos.

Metodología: la etnografía, un juego de espejos

Con trabajo etnográfico, entrevistas a profundidad, estancias de trabajo de 
campo, corresidencia y diversas metodologías cualitativas, se pone énfasis en 
la relación entre identidad e imagen como punto de encuentro de la diversi-
dad cultural.

Son los planteamientos y la reflexión de Gilberto Giménez los que se reto-
man. Giménez ha sido quien ha elaborado una propuesta muy interesante y 
acabada sobre la perspectiva del espacio en términos culturales, discutiendo 
y reflexionando sobre el territorio, la identidad y la cultura. Es con este enfo-
que y propuesta teórico-metodológica con la que, partiendo de la antropolo-
gía y la geografía humana, se aborda el tema de la territorialidad étnica y las 
identidades sociales.

Es fundamental hacer una reflexión acerca del trabajo o método etnográ-
fico desde dos vertientes: Su pertinencia como método de trabajo en la reco-
pilación de datos que nos permiten una aproximación y reivindicación de la 
diferencia cultural, y segundo, desde el compromiso ético y político que im-
plica dicho trabajo.

Haciendo alusión a un artículo de Bartolomé (2003, pp. 29-59) denomina-
do En defensa de la etnografía aspectos contemporáneos de la investigación in-
tercultural, se retoma en esta parte del capítulo la importancia que tiene el 
método etnográfico no sólo en la labor científica antropológica, sino en el ám-
bito de las relaciones humanas. El autor sitúa la práctica etnográfica en un 
nuevo contexto en el que no sólo se habla sobre los “indios” sino con ellos y 
muchas veces para ellos. En este sentido, la práctica etnográfica responde ya 
a un consumo cultural distinto al de las empresas del colonialismo de las 
potencias económicas del siglo XIX o al de las instituciones del Estado Nacio-
nal “integrador” del siglo XX. En la actualidad los mismos “objetos de estudio” 
se presentan como sujetos actuantes y constructores de su propia realidad, 
así como, del discurso de ésta. Una mayor cantidad de intelectuales indígenas 
o simplemente personas de los diversos grupos étnicos participan de la críti-
ca en la exposición, bien organizada o no, de sus universos culturales, vía los 
estudios etnográficos.

 Otro elemento que rescata Bartolomé (2003) es la importancia de la etno-
grafía como un proceso de conocimiento mutuo en el que, o, a partir del cual, 



98

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

podemos iniciar lo que él llama un “diálogo intercultural”. Por eso, para el 
autor: “con todas las limitaciones derivadas tanto de la formación personal 
del etnógrafo como de sus mediatizaciones académicas, la práctica etnográ-
fica continúa siendo una tarea necesaria” (Bartolomé, 2003, p. 36).

Resalta también que la tarea etnográfica y antropológica en general es anti 
exótica por excelencia ya que: “no supone una visión fugaz y estética de los 
otros, sino una convivencia que compromete nuestra cotidianidad y nos in-
volucra en redes personales, políticas, simbólicas, afectivas y culturales que 
ya nunca más nos podrán ser ajenas” (Bartolomé, 2003, p. 40).

Con respecto a los ámbitos ético y político del trabajo etnográfico, Barto-
lomé (2003) señala principalmente que este tipo de trabajo no debe hacerse 
en un vacío ético; que además todo trabajo etnográfico tiene un potencial uso 
político. El vacío ético al que se refiere tiene que ver con la relación con los 
sujetos culturalmente distintos a nosotros, habla, por ejemplo, de una distin-
ción entre “informantes” e “interlocutores” ahora también llamados “colabo-
radores”. Es desde el punto de vista de los colaboradores y bajo una relación 
afectiva con éstos como se realiza un diálogo equitativo e intercultural, en el 
que los interlocutores cuestionan nuestro discurso e interpretación acerca de 
sus culturas, o bien, incluso, cuestionan nuestra cultura misma. El uso de la 
representación de lo “indígena” y lo “étnico” como imágenes de la diversidad 
cultural, también es cuestionado por los propios sujetos, reivindicando mu-
chas veces su identidad desde una imagen política de la misma (ver figura 1).

Es necesario concebir el trabajo etnográfico en el marco de nuevas relacio-
nes con las personas con las que nos vinculamos, para lograr esto es necesa-
ria una actitud ética y una conducta personal orientada al respeto y diálogo 
que permitan mayores lazos de amistad y confianza (Bartolomé, 2003, p. 44).

Por último, Bartolomé hace referencia a la obra de Lewis Carrol “Alicia a 
través del espejo”, en la que Alicia trasciende las fronteras refractivas del es-
pejo y penetra en el mundo que éste contenía (2003, p. 49). En este sentido 
Alicia encuentra un universo aparentemente caótico, pero “ordenado” bajo 
distintas lógicas y actores. Alicia se ve obligada así a aceptar estas lógicas 
distintas partiendo de reconocer su propia ignorancia sobre el mundo de los 
otros y la indudable legitimidad de la diferencia.

El juego de espejos como refractarios de imágenes de la realidad, pero a 
su vez como escondites de realidades o mundos diversos, nos hace pensar 
en la posibilidad y riqueza de dicho método, siempre y cuando seamos cons-
cientes de trascender el reflejo y buscar más allá de esa proyección para 
comprender “aquello que hace al otro ser lo que es, sin necesidad de intentar 
traducirlo en términos casi siempre ajenos” (Bartolomé, 2003, p. 51).



Capítulo 4. Alex Ramón Castellanos Domínguez

99

Figura1. Personas de la Nación Triqui de Oaxaca, asentadas en Costa de Hermosillo, Sonora, perte-
necientes a la organización político-social del MULT. Fuente: Proyecto Pronaces Conacyt 3097572.2

El juego de espejos implica también que el método etnográfico no sólo se 
construye en relación con el ámbito de la razón, sino también en un marco 
de afectividad. La etnografía permite una búsqueda científica, pero también 
una compleja experiencia afectiva. Análisis y reflexión, se mezclan con expe-
riencias de vida para la comprensión de las diversas lógicas detrás del espejo 
o bien para la relación equitativa entre diferentes.

En un país que incluso en la Constitución ha declarado y establecido ser 
pluricultural y multiétnico, se hace necesario darle contenido a dicha decla-
ración. Es pues a partir de la etnografía como podemos darle su verdadero y 
profundo significado a esta declaratoria (Artís, 2005, p. 11).

Identidades sociales: representación e imagen sobre sí mismos y 
los otros

Para iniciar el debate sobre la identidad se plantea primero un acercamiento 
a la definición de ésta en base a dos autores. El primero de ellos es Charles 

2	 Proyecto desarrollado por el autor como responsable técnico, junto con un equipo de investigadores, 
organizaciones sociales, instituciones de gobierno y otros actores, en su primera fase de 2019 al 2021.



100

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

Tylor (1994) quien plantea la identidad como logro de una etapa histórica 
moderna y sobre todo la plantea como parte de una lucha por el reconoci-
miento. El otro autor es Luis Villoro (1998) quien aporta una discusión muy 
interesante sobre la identidad colectiva y asume que existen dos vías para 
que los pueblos lleguen a ser sí mismos. Una vía es la singularidad y otra la 
autenticidad. A partir de ambas es como se logra identificar un sujeto colec-
tivo y particularmente una etnia.

Tylor (1994, p. 10) plantea un debate inicial entre modernidad e identidad. 
Destaca como elemento fundamental de la construcción de identidades los 
procesos históricos, de manera que la identidad, tanto individual como gru-
pal, se presenta de forma diferente en cada contexto. En este último sentido 
menciona la posibilidad de reconocer dichos cambios a partir de lo que él 
llama “crisis de identidad”, momento en el cuál sabemos lo que resulta ver-
daderamente importante y lo que resulta menos importante para cada uno 
de nosotros.

De esta manera dice Tylor: “mi identidad es lo que me sitúa en el mundo 
moral […] mi identidad es lo que yo soy […] identificarme es situarme en un 
campo social [...] me coloca en un lugar antes que en un no lugar espantoso 
e invivible” (1994, p. 11); es así como la identidad entonces aparece como una 
necesidad de concretar mi persona, me sitúa en un horizonte moral, debido 
a esto —dice Tylor— la identidad es también social. 

El discurso de la identidad moderna atraviesa por un papel más relevante 
del individuo como principal sujeto innovador y creador de su propia autode-
finición, en este sentido Tylor plantea lo siguiente: “Mi identidad para que sea 
mía, debe ser aceptada, lo que abre en principio el espacio de una negociación 
con mi entorno, mi historia, mi destino… hacía falta que primero que el des-
tino social del individuo, dictado por su rango, perdiera su influencia sobre él 
en una sociedad cada vez más igualitaria” (1994, p. 12). A partir de estas ideas 
el autor manifiesta como característica principal histórica de la modernidad, 
la identidad individual, en la que cada uno de nosotros logra establecer una 
imagen de sí mismo que se contrapone a la identidad social que desde el 
ámbito moral teníamos al pertenecer a un grupo o clase. De esta forma, la 
identidad individual y moderna no se sujeta a patrones ya establecidos u 
horizontes morales dados sino, más bien, la identidad se convierte en objeto 
de investigación. Dice el autor que la identidad en la modernidad se inventa 
y esto se hace por el sujeto mismo que se autodefine. Sin embargo, a pesar 
de que es el individuo quien ahora de manera consciente y voluntaria toma 
la firme acción de su definición, de su identidad, necesita del reconocimiento 
del otro como condición para fijar su identidad propia y lograda: 



Capítulo 4. Alex Ramón Castellanos Domínguez

101

el individuo tiene necesidad para ser él mismo, de ser reconocido […] no podríamos de-
finirnos por nosotros mismos. Tenemos necesidad del concurso de los (otros significati-
vos) […] a partir del momento en que se aspira a definirse, sobre todo de forma original, 
se abre una falla posible entre lo que pretendemos y lo que los demás están dispuestos 
a otorgarnos. Es el espacio del reconocimiento exigido, pero susceptible de ser rechaza-
do […] (Tylor, 1994, p. 13).

Es así como el autor abre una posibilidad muy interesante para comprender 
que la identidad, ya sea individual o social, se presenta como fundamentada 
en dos ejes: una identidad como un horizonte moral que nos permite definir lo 
que nos importa y la identidad personal asumida por el individuo como aquello 
que es suyo. La identidad moderna finca sus bases en la negociación del con-
texto histórico y moral a partir del cual el individuo no acepta como destino 
fatal su horizonte moral, sino que más bien negocia las condiciones de su au-
todefinición y, por lo tanto, lucha por el reconocimiento. Es así como entende-
mos que la identidad se negocia, se forja como un derecho.

Si pensamos en los grupos de migrantes ya asentados en el noroeste de 
México, que en su mayoría provienen de grupos etnolingüísticos del sur-su-
reste de nuestro país, podemos decir que efectivamente se debaten en la 
lucha por el reconocimiento frente a otros grupos étnicos y etnolingüísticos 
llegados del sur-sureste o pertenecientes a las etnias del norte de México; 
pero también, frente a los otros grupos de poder que difícilmente los recono-
cen como ciudadanos. Además, en esta lucha por el reconocimiento, los  
grupos de migrantes, ya asentados, utilizan la identidad étnica para construir 
espacios públicos desde su matriz cultural mesoamericana, dignificando los 
espacios habitados; en estos términos se puede decir también que la lucha 
por el reconocimiento en un contexto de globalización y frente a empresas 
capitalistas que cohabitan junto con estos grupos los espacios, implica pensar 
y rediscutir la nación a partir de sus experiencias concretas. 

A pesar de que el trabajo de Tylor propone discutir el concepto y definición 
de identidad como un proceso histórico y moderno, también en sus plantea-
mientos nos brinda la posibilidad de luchar por la conformación de nuestra 
propia identidad a partir de lo que llama “la lucha por el reconocimiento”. En 
esta lucha cabe muy bien la situación-condición de los pueblos originarios 
quienes han sufrido un despojo brutal de sus derechos colectivos y han mo-
dificado e incluso exterminado sus bases o núcleos culturales y por tanto su 
existencia como grupo. Sin embargo, la discusión sobre la Nación está viva, 
de manera que los pueblos originarios y sus experiencias de vida y recons-
trucción de identidad, así como de territorios, nos dan elementos necesarios 
para redefinir lo que somos como pueblo, como Nación.



102

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

Hay que señalar también que las empresas trasnacionales definen territo-
rios y confrontan a las naciones, de manera que el reconocimiento está dado, 
hasta cierto punto, por estos actores que operan los capitales que fluyen 
hacia México.

Por otro lado, con respecto a Luis Villoro (1998), y siguiendo con esta dis-
cusión sobre la definición de identidad, este autor plantea que el término 
identidad es multívoco, dice el autor que: “[…] en su sentido más general, 
identificar algo puede significar: 1) señalar las notas que lo distinguen de todos 
los demás objetos y 2) determinar las notas que permiten aseverar que es el 
mismo objeto en distintos momentos del tiempo.” (Villoro, 1998, p. 63).

Partiendo de este planteamiento, durar en el tiempo y la singularización 
son dos de los significados con los que podríamos definir lo que es identidad.

El autor divide esta caracterización de lo que es la identidad en dos niveles. 
El primer nivel para él corresponde a la singularización; es decir, distinguir 
algo como una unidad en el tiempo y en el espacio, discernible de las demás. 
Dice Villoro que aplicado a las entidades colectivas (etnias, nacionalidades) 
identificar a un pueblo sería, en este primer sentido, señalar ciertas notas 
duraderas que permitan reconocerlo frente a los demás, tales como el terri-
torio ocupado, composición demográfica, lengua, instituciones sociales, ras-
gos culturales. Establecer, dice Villoro, su unidad a través del tiempo remitiría 
a su memoria histórica y a la persistencia de sus mitos fundadores. Sin em-
bargo, para el autor lo anterior no basta para que un miembro de ese pueblo 
entienda su identidad.

Pasa entonces Villoro a un segundo nivel. En este nivel el autor habla de 
una “crisis de identidad” a partir de la cual se inicia una búsqueda de la propia 
identidad ya sea como individuo o como pueblo. Dice el autor que en este 
segundo nivel la identidad es algo que puede faltar, ponerse en duda, con-
fundirse, aunque el sujeto permanezca. En este último sentido, la ausencia 
de identidad atormenta, desasosiega, alcanzar identidad es prenda de paz y 
seguridad interiores (Villoro, 1998, p. 64). Para este nivel la identidad respon-
de a algo profundo, cargado de valor, los enunciados descriptivos no bastan 
para definirla. La identidad se refiere ahora a una representación que tiene el 
sujeto, aquello con lo que el sujeto se identifica a sí mismo.

Villoro (1998, p. 64) en este segundo nivel retoma a Erikson ya que este 
último autor plantea que “[…] la representación del sí mismo es una síntesis 
de múltiples imágenes de sí en una unidad, es decir, son los diversos sí mis-
mos que entran en composición de nuestro sí mismo”. 

A pesar de que construimos múltiples representaciones sobre nosotros, 
éstas cambian, según roles y circunstancias variadas. De manera que es en la 
comunicación con los demás cuando éstos les atribuyen cualidades y defectos 



Capítulo 4. Alex Ramón Castellanos Domínguez

103

a las diversas representaciones sobre nosotros. Dice Villoro (1998, p. 65) “[…]
la mirada ajena nos determina, nos otorga una personalidad y nos envía una 
imagen de nosotros […] el individuo se ve entonces a sí mismo como los otros 
lo miran. Pero él se forja un ideal con el que quisiera identificarse se ve como 
quisiera ser…”. El individuo entonces construye una “representación coheren-
te” donde integra el ideal del Yo más las imágenes del pasado y del futuro; en 
esta integración el sujeto descubre un camino de oposición a las miradas 
ajenas. Para Villoro, al parecer, el proceso de construcción de la identidad se 
forja a partir de una integración consiente de los elementos o imágenes que 
sobre nosotros mismos tenemos o queremos tener y a su vez esto se confir-
ma, reafirma o se modifica en la relación con los otros.

Hay que hacer una distinción necesaria en el ámbito de las identidades 
sociales. Esta se refiere a la construcción de la identidad desde lo individual 
y desde lo colectivo. Como dice Giménez: “Si bien se puede hablar legítima-
mente de identidades individuales y de identidades colectivas, la identidad se 
predica en sentido propio de los sujetos individuales dotados de conciencia 
y psicología propias,3 y sólo por analogía de los actores colectivos (grupos, 
movimientos sociales, partidos políticos, comunidades nacionales, etc.)” 
(2007, p. 60).

Esto es que, podemos hacer referencia a la construcción de identidades 
por sujetos individuales, así como de los atributos de éstos y analizar las ca-
racterísticas propias de este proceso, pero también, podemos hacer referen-
cia de lo mismo a las colectividades o grupos si, y solo si, se entiende que 
éstos no tienen en sí mismos una conciencia y psicología propias.4

En un marco general, Giménez sitúa a la identidad como uno de los aspec-
tos fundamentales que definen al actor social, de esta manera, la identidad 
responde al ámbito de las teorías de la acción social que comparten la premi-
sa de Max Weber sobre “la acción dotada de sentido” (Giménez, 2007, p. 61). 
Partiendo de lo anterior, el autor define las identidades individuales como: 
“[…] un proceso subjetivo (y frecuentemente autoreflexivo) por el que los su-
jetos definen su diferencia de otros sujetos (y de su entorno social) mediante 
la autoasignación de un repertorio de atributos culturales frecuentemente 
valorizados y relativamente estables en el tiempo […]”5 (Giménez, 2007, p. 61).

Aunado a lo anterior, el autor habla de la identidad individual (y por simi-
litud, la identidad colectiva) como un fenómeno cualitativo que se establece 
en términos de una relación social y principalmente se forma, se mantiene y 

3	 Las letras cursivas aparecen en el texto original.
4	 Giménez (2007) habla de esto con la noción de hipostatización falsa o bien psicologización abusiva de las 

colectividades. Pp. 60.
5	 Las cursivas aparecen en el texto original.



104

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

se manifiesta en y por los procesos de interacción y comunicación social (Ha-
bermas, 1987, p. 145; retomado por Giménez, 2007, p. 61). Con esto queda 
claro que la identidad es relacional, forjada en la interacción y considerando 
a los sujetos como actores en este proceso.

Si bien la identidad se define en términos de una autorreflexión y percep-
ción del sujeto en cuestión, ésta se construye también a partir del reconoci-
miento por aquellos con los que interactúa. Giménez (2007, p. 67) manifiesta 
este suceso con la distinción entre identidades internamente definidas e identi-
dades externamente imputadas, o bien, en otros términos, entre identidades 
privadas e identidades públicas. Con base en lo anterior, la identidad se pre-
senta como un compromiso o negociación entre autoafirmación y asignación 
identitaria (Giménez, 2007, p. 66). Además, agrega el autor, retomando el 
concepto de “looking glass self” de Cooley (1922) que: “en términos interac-
cionistas diríamos que nuestra identidad es una ‘identidad espejo’, es decir, 
que ella resulta de cómo nos vemos y cómo nos ven los demás. Este proceso 
no es estático sino dinámico y cambiante” (Giménez, 2007, p. 66). 

Para Giménez, si bien el reconocimiento es parte fundamental en la cons-
titución de las identidades, éste no se presenta de manera mecánica, guarda 
estrecha relación con procesos de oposición, rechazo o inconformismo, a par-
tir de los cuales se disputa el reconocimiento de nuestra propia definición-ima-
gen y las que nos imponen los demás. De esta manera, la identidad se cons-
truye en una especie de confrontación o bien “lucha por el reconocimiento”.

Ahora bien, si tomamos en cuenta a Giménez y Tylor en el sentido de que 
la identidad se presenta como un medio de distinción principalmente de un 
sujeto frente a otros, entonces tendríamos que reconocer los atributos o cua-
lidades a partir de los cuales se logra esta distinción o diferencia. Giménez 
(2007, p. 62) plantea dos series de atributos distintivos:

1.	 Atributos de pertenencia social 
2.	 Atributos particularizantes

Los primeros, explica el autor, son los que contribuyen a marcar las simi-
litudes entre un sujeto y otros, son estos atributos los que permiten reconocer 
en un sujeto su relación y, más aún, su pertenencia a otras categorías, grupos 
o colectividades. Los segundos, son los que determinan la “unidad idiosincrá-
sica” del sujeto en cuestión, marcando así la diferencia entre los sujetos de-
bido a las características particulares de cada uno de ellos. Ambos atributos 
o cualidades del sujeto se relacionan y entrelazan para constituir la identidad 
única y multidimensional del sujeto individual. Estas últimas características 
de la identidad muestran como dice el autor, que “[…] la identidad contiene 



Capítulo 4. Alex Ramón Castellanos Domínguez

105

elementos de lo socialmente compartido y de lo individualmente único […]” 
(Giménez, 2007, p. 62).

En resumen, la conjunción de procesos como la autoidentificación (auto-
rreflexión) y la lucha por el reconocimiento; que desde el punto de vista per-
sonal marcan la relación dialéctica entre semejanzas y diferencia; el conteni-
do de cada uno de los atributos que dan sustento a dicha relación dialéctica 
y, el marco social de relaciones e interacción entre los sujetos; son los aspec-
tos elementales que nos permiten comprender la construcción de la identidad 
individual como imagen o representación social de sí mismo. A su vez, estos 
aspectos pueden dar pauta al entendimiento por similitud de las llamadas 
identidades colectivas.

Con respecto a las identidades colectivas, hay que rescatar primero lo 
que en líneas anteriores se había dicho, no tienen una conciencia propia, 
voluntad o incluso un “carácter” propio. Giménez (2007) plantea a su vez que 
éstas no constituyen entidades discretas, homogéneas y nítidamente deli-
mitadas, no constituyen un dato o componente “natural” del mundo social, 
sino más bien se presentan como un acontecimiento formado al calor de un 
complicado proceso social. Para el autor, los grupos “[…] se hacen y deshacen, 
están más o menos institucionalizados u organizados, pasan por fases de ex-
traordinaria cohesión y solidaridad colectiva, pero también por fases de decli-
nación y decadencia que preanuncian su disolución […]” Giménez (2007, p. 67).

Siguiendo a este autor podemos decir que algunas de las principales ca-
racterísticas de las identidades colectivas son: su capacidad de diferenciarse 
del entorno y definir sus propios límites, así como de establecer una “duración 
temporal”. Retomando a Melucci (2001), Giménez plantea que la identidad 
colectiva se concibe en el marco de lo que Melucci llamó “la acción colectiva”; 
es decir, una serie de prácticas sociales que:

•	 Involucran simultáneamente a cierto número de individuos o grupos
•	 Exhiben características morfológicas similares en la contigüidad tem-

poral y espacial
•	 Implican un campo de relaciones sociales y,
•	 La capacidad de la gente involucrada para conferirle sentido a lo que 

hace o va a hacer (Melucci, 2001, p. 20; citado por Giménez, 2007, p. 68).

En este sentido, la identidad colectiva no es un dato, una cosa, sino un 
sistema de relaciones y representaciones sociales. De esta forma, la identidad 
colectiva orienta o da sentido a la acción colectiva, lo que implica también 
pensar en quiénes llevan a cabo dichas acciones. Para Giménez, los “actores 
colectivos”, son aquellos que no se presentan como datos o como entidades 



106

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

ontológicas, sino más bien como producto de un proceso de formación a 
partir del cual se convierten en colectivos.

Son estos actores los que portan una identidad colectiva. Sin embargo, las 
características que moldean o nos permiten reconocer dicha identidad Gimé-
nez las retoma de Melucci (2001) y dice que al menos son cuatro los elemen-
tos que nos muestran la identidad colectiva de los actores:

1.	 La permanencia en el tiempo de un sujeto en acción
2.	 Se concibe a dicho sujeto como una unidad con límites
3.	 Los límites lo distinguen de los demás sujetos
4.	 Se requiere del reconocimiento de los “otros” 

A partir de lo anterior, Giménez plantea que las identidades colectivas 
pueden ser vistas como: “sistemas de acción” y no como “sujetos” que actúan 
con la unidad de propósitos que le atribuyen sus líderes e ideólogos e incluso 
sus oponentes…” (2007, p. 69). A partir de lo anterior, los sujetos, o bien, los 
actores colectivos, asumen las orientaciones de la acción definidas como va-
lor o como “modelo cultural” susceptible de adhesión colectiva.

Hay otros dos aspectos que Giménez agrega a estos elementos que se 
acaban de señalar. Habla del involucramiento emocional o bien, del cómo la 
identidad colectiva, definida en el ámbito de la acción, involucra no sólo de-
terminaciones racionales u objetivas sino también aspectos emocionales, la 
identidad es un “sentirse parte de” un grupo o colectividad. El segundo aspec-
to tiene que ver con la permanencia de la identidad colectiva. Al respecto, dice 
que dicha permanencia debe ser producida continuamente, con esto recupe-
ra el carácter procesual de la identidad y concilia la idea de acción con el 
tiempo pasado y futuro.

De todo lo anterior se desprende la definición siguiente: “[…] la identidad 
colectiva puede concebirse como la capacidad de un actor colectivo para re-
conocer los efectos de sus acciones y para atribuir estos efectos a sí mismo 
[…]” Giménez (2007, p. 70). A lo cual agrega que la definición de identidad 
colectiva planteada en estos términos implica también: la capacidad autorre-
flexiva de los actores sociales, la noción de causalidad y pertenencia por éstos, 
así como la capacidad de percibir la duración; lo que los habilita a establecer 
una relación entre pasado y futuro y vincular la acción a sus efectos (Giménez, 
2007, p. 70). Un elemento más que hay que tomar en cuenta es el aspecto 
relacional de la identidad colectiva, ya que, si bien por un lado somos capaces 
como actores colectivos de autoidentificarnos; por otro, debemos lograr tam-
bién el reconocimiento. 

En síntesis, las identidades colectivas se definen por su situación relacional, 
emotiva, se definen en torno a la acción llevada a cabo por actores colectivos 



Capítulo 4. Alex Ramón Castellanos Domínguez

107

y su constante lucha por el reconocimiento para lograr su diferenciación con 
respecto a otros actores; todo lo anterior brinda el marco general para lo que 
Melucci (2001, citado por Giménez, 2007) llama “acción autónoma”. 

Familias indígenas como jornaleros 
en estados del noroeste de México

Según datos de la Red Nacional de Jornaleros y Jornaleras Agrícolas (RNJJA, 
2019), quince (15) estados del país concentran el 81% de la población jorna-
lera en México, de los cuales, para ese año, un 20% eran mujeres jornaleras 
y un 80% eran hombres. Según la RNJJA, en los estados de la región norte del 
país trabajan más de 200 mil jornaleros agrícolas, 80% de los cuáles se con-
centran en los estados de Baja California, Sonora, Sinaloa y Baja California 
Sur, sitios donde predomina la producción de hortalizas y frutas; y en la que 
participan trabajadores procedentes de estados del centro y sur del país, 
como Veracruz, Sinaloa, Chiapas, Puebla, Morelos, Guanajuato, Guerrero y 
Oaxaca. Estos dos últimos, destacan en la expulsión de jornaleros que tienen 
por destino los estados del norte y noroeste debido a las condiciones de 
marginación y pobreza presentes en las localidades de origen, que obligan a 
las familias indígenas de distintos grupos etnolingüísticos (nahuas, mixtecos 
o ñuu savi, zapotecos o ben zaa, triquis o tinujei, entre otros) a migrar hacia 
diversos estados del noroeste como Sinaloa, Sonora o Baja California.

En los últimos años la migración de familias enteras de zonas indígenas, y 
sobre todo de mujeres, ha crecido debido a los procesos de inseguridad, 
violencia, crimen organizado y narcotráfico, a la falta de oportunidades de 
empleo y de servicios, o bien por despojo de sus territorios de origen. Según 
las cifras del Consejo Nacional de la Política de Desarrollo Social (CONEVAL, 
2024, pp. 11-13) para el año 2022 la población jornalera agrícola en México 
se registró en 2.3 millones de personas; de las cuales, un 89.5% eran hombres 
y un 10.5% mujeres, la mayor parte de ellas y ellos viviendo en el ámbito rural. 
Del total de esta población, una cuarta parte de ellas, el 23.7% pertenecía a 
población indígena. La misma instancia oficial destaca que la mayor propor-
ción de personas jornaleras agrícolas se encontraban en el grupo de edad de 
entre los 15 a 19 años, mostrando que son los adolescentes y jóvenes quienes 
se emplearon en dichas actividades. 

Existe consenso sobre los altos niveles de discriminación y de marginación 
social sufridos por este grupo social en México. Su condición de movilidad 
migratoria, el carácter informal de la mayor parte de los contratos laborales 
a los que acceden, la diversidad de grupos étnicos que lo conforman y el  



108

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

escaso compromiso de diversas instituciones públicas por atender las nece-
sidades de este sector, han favorecido históricamente un pobre respeto a los 
derechos de las personas dedicadas al jornal agrícola. Es posible observar una 
escasa e insuficiente inversión social para garantizar acceso a servicios básicos 
y/o a obras sociales de protección a la salud como el agua potable, servicios 
de saneamiento ambiental, drenaje, gestión de residuos, entre otros, cuya 
gestión local se establece como responsabilidad de los gobiernos, e institu-
ciones locales de gobierno (Castellanos-Domínguez, 2023).

Las imágenes sociales como criterio de exclusión
de las identidades étnicas

Las etiquetas sociales o imágenes de exclusión con las que se “reconocen” a 
las familias indígenas que viven en los estados del noroeste de México y han 
llegado por migración a dichos sitios son: “pertenencia a grupo de movilidad”, 
“pertenencia a grupo étnico de otro estado”, “migrante” y “trabajador even-
tual”. Las anteriores imágenes son algunos de los términos utilizados por 
funcionarios de instituciones públicas, al igual que ciertos sectores sociales, 
cuando se habla de jornaleras y jornaleros agrícolas indígenas de asentamien-
tos irregulares alrededor de centros de producción de alimentos; y que, son 
utilizados como “criterios válidos” de exclusión a programas de beneficio so-
cial, entre ellos el derecho al trabajo regularizado, a programas de vivienda 
digna, a la vida en un entorno saludable, a recursos de protección en salud, 
entre otros.

El uso extensivo de estas etiquetas sociales no permite visibilizar la com-
posición heterogénea del fenómeno de migración poblacional hacia el campo 
productivo presente en muchas regiones de México. A través de entrevistas a 
jornaleros y jornaleras agrícolas, y líderes del Movimiento de Unificación y 
Lucha Triqui (MULT), en el Poblado Miguel Alemán y Pesqueira, al norte de 
Hermosillo, Sonora, ha sido posible identificar la presencia de familias com-
pletas de diversos grupos étnicos provenientes de diversos estados de la re-
pública (triquis, zapotecos, nahuas, mixtecos, tzotziles, tzeltales, entre otros) 
asentados desde hace más de 10 años en estas localidades, con descendencia 
nacida en los sitios de acogida en Sonora, y que a pesar de ello tanto los padres 
y madres como su descendencia siguen siendo etiquetados de “migrantes”.

De igual manera, se reconoce la existencia de circuitos de migración a otros 
centros de producción agrícola y/o empresas de procesamiento y embalaje, 
dispuestas en el mismo estado de Sonora o en estados de la periferia, o in-
cluso en localidades transfronterizas. Este movimiento intenso es motivado 



Capítulo 4. Alex Ramón Castellanos Domínguez

109

por la demanda cíclica y puntual en el tiempo de mano de obra por parte de 
estas empresas según su especialización en cultivos o procesamiento de ali-
mentos. Sin embargo, no todas estas empresas realizan contrataciones según 
principios de ley a estos trabajadores, ni generan las aportaciones requeridas 
a la seguridad social. Se refiere que más del 90% de jornaleros y jornaleras 
agrícolas no cuentan con un contrato laboral, ni registran aportaciones a se-
guridad social a partir de su actividad laboral, a pesar de que trabajan los 12 
meses del año. Esta dinámica laboral dista mucho de ser eventual. Según el 
CONEVAL: 

[…] Dentro de los indicadores del espacio de derechos sociales, se observa que las caren-
cias por acceso a la seguridad social, por acceso a los servicios de salud, por acceso a los 
servicios básicos en la vivienda y el rezago educativo presentaron incidencias mayores a 
50.0 %, es decir, más de la mitad de las y los jornaleros no tuvieron el acceso a estos 
derechos sociales […] (2024, p. 19).

Durante el trabajo de campo, en Poblado Miguel Alemán, también fue 
posible conocer de viva voz de los actores (ver figura 2), que las etiquetas de 
“pertenencia a grupo de movilidad”, “pertenencia a grupo étnico de otro es-
tado” y de “trabajador eventual”, generan serios obstáculos para la implemen-
tación de procedimientos administrativos por parte de instituciones públicas 
y órganos de gobierno locales, que implementan programas y proyectos que 
en principio deben favorecer a grupos sociales en condición de vulnerabilidad 
y/o a población económicamente activa. Es el caso de los programas de acce-
so a vivienda digna. Dado que más del 90% de los trabajadores no cuentan 
con un contrato laboral formal, tampoco acceden al registro de derechoha-
bientes del IMSS, ni a los beneficios de programas sociales como el de INFO-
NAVIT, y tampoco cumplen con criterios administrativos para acceder a cré-
ditos bancarios para adquisición y/o mejoramiento de viviendas, lo cual 
condiciona en gran medida la calidad de la vivienda presente en los asenta-
mientos de estas familias.

Lo anterior nos habla del estigma que viven las familias indígenas llegadas 
del sur del país a otros estados del noroeste mexicano. Las familias que viven 
estos procesos de violencia “simbólica” por la pertenencia a una identidad 
étnica, a una representación social o imagen de la diversidad cultural en Mé-
xico, también son objeto de una triple violación a sus derechos: como huma-
nos, como trabajadores y como pueblos o personas pertenecientes a grupos 
etnolingüísticos diversos. 

No cabe duda como lo ha escrito el sociólogo y periodista Amin Maalouf 
(1999): 



110

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

[…] vengo hablando de identidades asesinas, expresión que no me parece excesiva por 
cuanto que la concepción que denuncio, la que reduce la identidad a la pertenencia a una 
sola cosa, instala a los hombres en una actitud parcial, sectaria, intolerante, dominadora, 
a veces suicida, y los transforma a menudo en gentes que matan o en partidarios de los 
que lo hacen. Su visión del mundo está por ello sesgada, distorsionada. Los que pertene-
cen a la misma comunidad son “los nuestros”; queremos ser solidarios con su destino, 
pero también podemos ser tiránicos con ellos: si los consideramos “timoratos”, los de-
nunciamos, los aterrorizamos, los castigamos por “traidores” y “renegados”. En cuanto a 
los otros, a los que están del otro lado de la línea, jamás intentamos ponernos en su lugar, 
nos cuidamos mucho de preguntarnos por la posibilidad de que, en tal o cual cuestión, 
no estén completamente equivocados, procuramos que no nos ablanden sus lamentos, 
sus sufrimientos, las injusticias de que han sido víctimas. Sólo cuenta el punto de vista 
de “los nuestros”, que suele ser el de los más aguerridos de la comunidad, los más de-
magogos, los más airados […] volviendo a la actitud anterior, es fácil imaginar de qué 
manera puede empujar a los seres humanos a las conductas más extremadas: cuando 
sienten que “los otros” constituyen una amenaza para su etnia, su religión o su nación, 
todo lo que pueden hacer para alejar esa amenaza les parece perfectamente lícito; inclu-
so cuando llegan a la matanza, están convencidos de que se trata de una medida nece-
saria para preservar la vida de los suyos […] (pp. 19-20).

Lo anterior podemos extrapolarlo a la relación de discriminación y violen-
cia que suscita una imagen, la identidad étnica que portan las familias llegadas 
de los pueblos originarios del sur al noroeste de México y que en su paso por 
los diversos sitios como migrantes o bien, en su día a día, en sus procesos de 
asentamiento, se ven enfrentados a una lucha por sus derechos y a una cons-
tante violación de ellos. La imagen actual del migrante también es receptácu-
lo de violencia transfronteriza, sólo recordar la llegada de al menos setenta 
morelenses deportados, en febrero de este año 2025, al Aeropuerto Interna-
cional Felipe Ángeles (AIFA) por la política migratoria racista del actual presi-
dente de Estados Unidos Donald Trump.

Conclusiones

La discusión teórica sobre las identidades sociales y particularmente las iden-
tidades étnicas en el caso de las familias migrantes nos ha dado como resul-
tado el poder ubicar si los elementos de identidad de dichas imágenes con 
las que se concibe a estas familias son causa de discriminación, violencia o 
incluso exclusión de las políticas actuales de bienestar. A lo largo de estos 20 
años, hemos confirmado, como se afirma en líneas anteriores, que la identi-



Capítulo 4. Alex Ramón Castellanos Domínguez

111

dad étnica ha sido motivo de exclusión y estigmatización fincando las bases 
de un “racismo cultural” que tiene como consecuencia la negación de dicha 
identidad por sus portadores; sin embargo, al mismo tiempo, como se mues-
tra en las imágenes, jóvenes, mujeres y familias enteras de los diversos pue-
blos siguen luchando por el reconocimiento en “positivo” de sus culturas, 
portando con orgullo sus identidades como imagen de un país diverso y es-
perando a que dejemos de ser “asesinos de las identidades” para construir 
espacios de interculturalidad, diálogo y paz.

Por último, se propone un Plan Local Plurianual para mejorar las condicio-
nes de vida y salud de la población en condiciones de movilidad, en el que se 
definan las actuaciones multi e intra sectoriales que permitan implementar 
acciones básicas sobre Determinantes Sociales de la Salud orientadas y vin-
culadas a los Programas Operativos Anuales de agencias gubernamentales, 
así como de otros actores de la sociedad civil (del sector público y privado) 
implicados, focalizando las actuaciones en población en condiciones de mo-
vilidad (jornaleras y jornaleros agrícolas migrantes y asentados).

Figura 2. Entrevista a familia mixteca asentada en Costa de Hermosillo, Sonora, México, pertenecien-
te a la organización político-social Yosunovico A. C. Fuente: Proyecto Pronaces Conacyt 309757.



112

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

Referencias

Artís, G. (2005). Encuentro de voces. La etnografía en México en el siglo XX. Co-
lección: Etnografía de los pueblos indígenas de México. INAH.

Bartolomé, M. (2003). En defensa de la etnografía. Aspectos contemporáneos 
de la investigación intercultural. Anthropologica, 21 (21), 43-71. https://doi.
org/10.18800/anthropologica.200301.004

Castellanos Domínguez, A.R. (2023). Migración y asentamientos indígenas en 
México: Cap. 3. Radicantes indígenas del sur y sus asentamientos en Sonora, 
México. CICSER-UAEM.  

CONEVAL (2024). La población jornalera agrícola en México y su situación de 
pobreza. Consejo Nacional de Evaluación de la Política de Desarrollo So-
cial, agosto 2024. https://www.coneval.org.mx/Medicion/MP/Documents/
contribucion_estrategias_pobreza/Analisis_pobreza_jornaleros_agricolas_
Mexico.pdf

García, P. (coord.) (2001). Las ilusiones de la identidad. Universitat de Valencia. 
Anzos. 

Giménez, G. (2007). “Estudios sobre la cultura y las identidades sociales”, co-
lección Intersecciones; CONACULTA-ITESO.

Giménez, G. (2009). Cultura, Identidad y Memoria, materiales para una socio-
logía de los procesos culturales en las franjas fronterizas, Frontera Norte, 
Vol. 21, Núm. 41, enero-junio.

Maalouf, A. (1999). Identidades Asesinas. Alianza editorial.

Red Nacional de Jornaleros y Jornaleras Agrícolas [RNJJA] (2019). Violación de 
derechos de las y los jornaleros agrícolas en México. Primer informe de 
Hispanics in Philanthropy The Power of Giving and Connecting.

Red Nacional de Jornaleras y Jornaleros Agrícolas. CESS – COLSON. Sonora. 
México. pp. 13-17. Disponible en: https://www.colson.edu.mx/AdminPro-
moSalud/Contenido/Docs/Dossier%20jornaleros%20y%20COVID.fi-
nal.17_05_20.pdf 

Tylor, C. (1994). La ética de la autenticidad. Ediciones Paidós. Universidad Au-
tónoma de Barcelona.

Villoro, L. (1998). Estado Plural, pluralidad de culturas. Paidós, UNAM.



113113

El paisaje de Tepoztlán y Tlayacapan.
Imaginarios sociales

Lizandra Cedeño Villalba

La humanidad tuvo y tiene hambre de alimentos, pero también tuvo hambre de
vestidos y, después, de vestidos distintos a los del año pasado, tuvo hambre

de coches y de televisión, tuvo hambre de poder y hambre de santidad, tuvo hambre de 
ascetismo y de desenfreno, tuvo hambre de mística y hambre de saber racional,

tuvo hambre de calor y de fraternidad, pero también hambre de sus propios cadáveres, 
hambre de fiestas y hambre de tragedias, y ahora parece tener hambre de Luna

y de planetas. Es necesaria una buena dosis de cretinismo para pretender que
se inventaron todas estas hambres porque no se comía ni se jodía bastante

Castoriadis, 1974, p. 282.

Introducción

La oportunidad de participar en este libro La imagen y la sociedad. Aproxima-
ciones teóricas a sus interrelaciones, nos da la oportunidad de poder desarrollar 
planteamientos interdisciplinarios en las diferentes líneas de los estudios de 
la imagen, que por su misma naturaleza son transdisciplinarios.

En este ensayo, se podrá encontrar el desarrollo de algunos conceptos como 
el de cultura, paisaje, ideología e imaginario, conceptos clave para reflexionar 
la propuesta de Castoriadis. El texto esta organizado en dos partes, la primera 
es un desarrollo teórico sobre estos conceptos. La segunda parte, consiste en 
la recopilación de algunas de estas manifestaciones culturales que se hacen 
tangibles por medio del ritual y de los elementos que lo conforman.



114

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

114

Objetivo

El objetivo del presente ensayo es retomar la zona de estudio de los Altos de 
Morelos como región sociocultural para identificar algunas de las líneas y 
conceptos que sugiere la propuesta de los imaginarios sociales, puesto que 
Tepoztlán y Tlayacapan son un buen ejemplo de cómo funcionan estos refe-
rentes en la realidad de la vida cotidiana; en ellos se puede observar cómo 
funcionan las relaciones sociales de la comunidad que sigue preservando su 
tradición y algunas de sus costumbres, manteniéndolas vivas por medio del 
ritual, lo cual es importante porque es por este medio que se fragua una re-
lación con el paisaje, como parte del imaginario donde ocurre la vida, convir-
tiéndose en un paisaje ritual.

Metodología

El presente escrito está diseñado a partir de la investigación documental y la 
reflexión teórica sobre ciertos temas relevantes en ámbito de los estudios 
culturales y sobre los estudios del lenguaje en tanto su función identitaria.

Lo anterior, se procura respaldar con experiencias de trabajo de campo 
que se llevó a cabo entre 2020 y 2024, el cual se realizó en el contexto de 
estar estudiando el Doctorado en Imagen, Arte, Cultura y Sociedad, en donde 
la investigación en ese momento tuvo por objetivo hacer un reconocimiento 
de la zona de Tepoztlán y Tlayacapan, a partir de la observación de que las 
montañas eran un referente fundamental cuando se piensa en la zona, por 
lo que se retomó el concepto de Gilberto Giménez de geosímbolo para ubicar 
geográficamente los lugares que contenían una carga simbólica significativa 
a partir del reconocimiento de ciertos elementos en el paisaje.

Asimismo, llevó a ubicar una serie de cruces que se encuentran en las cimas 
de los cerros, además de puntos específicos diseminados en el territorio de-
limitado para el estudio, como cuevas, ojos de agua, senderos, miradores, 
paraderos, etc., que en su conjunto conforman el paisaje ritual, lo que se se 
llamó una cartografía sagrada del objeto de estudio. 

Gracias a lo anterior  es que se pudo seguir de cerca las diferentes festi-
vidades que están relacionadas con el santoral católico de las diferentes 
celebraciones de la comunidad, así como la relación de éstas con la natura�-
leza, el temporal y las estaciones del año, puesto que en comunidades que 
aún son agrícolas, el tiempo y el calendario están relacionados con el ciclo 
de las cosechas.



Capítulo 5. Lizandra Cedeño Villalba

115

En conjunto, tanto del trabajo documental como el trabajo de campo, pro-
curan ser de una pesquisa suficiente para abordar temas anclados en los 
Estudios Culturales que por su propia naturaleza son transdisciplinares y per-
miten acercamientos a temas de la cultura desde una perspectiva polisémica.

La propuesta metodológica desde la geografía cultural se centra en la 
problematización de la cultura en su dimensión espacial e histórica, puesto 
que el uso del espacio está sujeto a una condición histórica inseparable, 
reflejándose en un estudio del espacio que está constituido socialmente, 
pudiendo materializarse en determinados paisajes y lo que se conoce como 
“paisaje ritual”. 

Contenido

Partiremos de tratar de entender cómo es que se comprende el complejo 
concepto de cultura, puesto que su aparente simpleza u obviedad se presta 
a demagogia. El concepto de cultura ha tenido su propio devenir en la cultu-
ra. Además del juego de palabras, es importante resaltar el carácter dialógico 
del concepto mismo, es decir, la cultura como característica inherente al de-
sarrollo de la vida humana, desde antes de la conceptualización del estudio 
antropológico.

Lo primero a resaltar es el cambio de la conceptualización de la cultura 
como concepto, a la cultura como acción, es decir, al entendimiento de que 
la cultura se gesta en las relaciones sociales. Gracias al desarrollo teórico 
sobre la conceptualización del lenguaje, los estudios de lógica de Wittgestein 
y Dilthey, al giro lingüístico con Rorty, es que podemos entender esta capaci-
dad dialéctica no sólo del lenguaje, sino del concepto “cultura”.

Bauman, un clásico de la cultura, en su tratado La cultura como praxis, 
explora desde las entrañas del afamado concepto; lo hace exhaustivamente 
por medio de una serie de clasificaciones que resultan útiles para dimensionar 
sus orígenes, alcances y posibilidades, retomando las premisas de Aristóteles 
cuando escribe sobre la perfección del alma y el dominio de la tekne como 
herramienta para la vida. Para Bauman esta necesidad incesante de la bús-
queda y exploración de lo que es la cultura por los teóricos en la historia, se 
logra puesto que “tratamos de ensamblar lo que era un concepto indivisible, 
monolítico, juntando pedazos incoherentes de nuestra experiencia moderna 
de parches” (Bauman, 2002, p. 108). 



116

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

La cultura como concepto jerárquico

La utilización de la palabra “cultura” se popularizó en nuestro vocabulario en 
el contexto de la revolución industrial, en donde hubo una distinción del tiem-
po que se le dedicaba al trabajo en las fábricas de las nacientes industrias; y 
el tiempo que se podía dedicar a “cultivar” el cuerpo, el espíritu y la mente, o 
lo que en ese momento se entendía por ello, por medio de las artes o los 
deportes. Por lo que su utilización demarcaba en sí misma una distinción 
entre “la gente que tenía tiempo”, tiempo libre o de ocio y que podía gastarlo 
en elevar su cultura, en vez de gastar la vida trabajando.

Hasta la fecha la palabra “cultura”, fuera del ámbito académico, en la jerga 
común, se sigue utilizando como un calificativo para designar a las personas 
a las que se les considera cultas a partir de que poseen un conocimiento o 
tienen relación con lo que ahora llamamos alta cultura. Es decir, al nivel cul-
tural de un individuo o un pueblo, como el acceso y conocimiento que se 
tenga sobre temas relacionados en general con las bellas artes. En la actuali-
dad, se le designa al conocimiento sobre “la cultura de otros pueblos”; lo que 
resulta paradójico en tanto que, inicialmente, era al pueblo al que menos 
cultura se le atribuía. “En su significación jerárquica, la cultura conduce a la 
misma vida frustrante y formidable de un objeto que es a la vez su sujeto” 
(Bauman, 2002, p. 104).

Por lo que las discusiones académicas versaban entre pensar en las causas 
modeladoras de las relaciones sociales, como las personalidades de los dife-
rentes grupos, sus conciencias, su poder y la conciencia sobre el poder de 
cada uno de estos grupos y actores.

La cultura como concepto diferencial

Para Bauman es importante entender el concepto de cultura desde su utili-
zación en la primera etapa de la consolidación de las ciencias sociales. La 
institucionalización de las ciencias sociales como disciplinas está marcada por 
la herencia del darwinismo social y el darwinismo filosófico imperante como 
paradigma científico en la época, y que enmarcó la idea de buscar y establecer 
las fases del desarrollo de la sociedad humana.

El estudio antropológico no siempre ha permitido comprender las diversas 
formas de desarrollo, expectativas y formas de bienestar de los grupos hu-
manos, como los entendemos ahora. Desde el evolucionismo y la concepción 
lineal del conocimiento, el culturalismo y los diferentes relativismos culturales, 
hasta las diferentes escuelas simbólicas que proponen a la cultura como una 



Capítulo 5. Lizandra Cedeño Villalba

117

estructura de significados desde un marco interpretativo, que es a partir de 
donde nos situamos nosotros, la mirada hacia “el otro” ha sido diferente (Ce-
deño, 2024, p. 71).

Con el surgimiento del evolucionismo unilineal el concepto de Edward B. 
Tylor envolvió el gran amasijo de “ese complejo que incluye el conocimiento, 
las creencias, el arte, la moral, el derecho, la costumbre y cualesquiera otras 
capacidades y hábitos adquiridos por el hombre en sociedad” (Giménez, 2005, 
p. 20). Había una necesidad sustancial por parte de los científicos de encontrar 
qué es lo que nos caracterizaba como especie humana y que se encontraba 
en la cultura como el cúmulo de experiencias necesarias para justificar las 
diferencias entre “los seres humanos” y todo lo que era lo “otro”. 

Por el propio contexto del devenir histórico, en ese momento, estudiar la 
cultura se retomó dicha evolución, se buscó encontrar costumbres y formas 
de vivir representativas como fases anteriores de desarrollo. En este sentido, 
la cultura se entendía como una estructura piramidal, “la palabra cultura se 
emplea para dar cuenta de diferencias aparentes entre comunidades de gen-
tes, temporal, ecológica o socialmente discriminables, diferenciables” (Bau-
man, 2002, p. 118). En un orden ascendente de lo que se entendían como 
fases anteriores de desarrollo entre los pueblos, que mal llamaron cultura 
bárbara, salvaje y primitiva, a diferencia de la cultura del hombre blanco, 
occidental, civilizado, dotado de conocimiento, de “otra cultura”. 

En una segunda etapa, por así decirlo, en la conformación del concepto de 
cultura, se trató de entender a las culturas ya no desde los hechos compara-
dos, sino desde la función de los elementos que formaban parte de los siste-
mas sociales, en el sentido de comprender su morfología, concepto que se 
toma de las ciencias naturales, y la conformación de los organismos biológi-
cos, por lo que en una primera etapa el funcionalismo y después el estructu-
ralismo fueron formas de cientifizar el estudio de la cultura.

Es innegable que como parte del propio devenir de la historia de la huma-
nidad y de la cultura, los pueblos occidentales, en convivencia colonial con los 
pueblos no occidentales, trataron de entenderlos, desde toda la diferencia 
“cultural” que se presentó. La construcción del yo, a partir del reconocimien-
to del otro es lo que se entiende, en este sentido, a la aplicación moderna de 
la concepción diferencial. Esto es importante porque también para Castoria-
dis esta relación con “el otro” es parte fundamental en tanto las creaciones 
de sentido.

Los diferentes conceptos de cultura, como otros muchos conceptos, son 
marcos intelectuales impuestos sobre el cuerpo de experiencias humanas 
registradas y acumuladas, son aspectos de la práctica social humana, como 
en otras totalidades sistémicas, su cuestión global no tiene por qué perderse 



118

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

cuando alguno de sus fragmentos se separan. De hecho, los conceptos se 
enclaustran en la totalidad de la práctica humana, pero no siempre se vincu-
lan íntimamente a aquellos elementos de la experiencia a los cuales se inscri-
ben semánticamente (Bauman, 2002, p. 121). 

Para Castoriadis el tema con la cultura tiene que ver con una dimensión 
indiscutible del devenir de la vida en sociedad, que va más allá del pensamien-
to racional anclado a la filosofía heredada como parte de nuestra occidenta-
lidad, es decir, de una visión determinista de lo social, del devenir de las so-
ciedades fundadas en el sistema eurocentrista del pensamiento, que 
conforma la tradición de la filosofía y la antropología.

Su principal apuesta, está direccionada hacia el rechazo de las concepcio-
nes deterministas de lo social, empezando por el marxismo (a pesar de en-
contrar, tanto en el marxismo como en el psicoanálisis la base de sus formu-
laciones) y abarcando en este movimiento a muchas de las corrientes 
tradicionales de pensamiento. Su ataque fundamental está dirigido a aquellas 
estructuras filosóficas de pensamiento que no han podido ver la dimensión 
significativa de los procesos sociales y se quedaron en planteos racionalistas, 
deterministas, incompletos y, según su óptica, fútiles (Aquino, 2011, p. 5).

Cornelius Castoriadis es un erudito del siglo XX, nacido en Estambul en 
1922, murió en París en 1997. Poco afamado y realmente poco leído a dife-
rencia de sus congéneres y contemporáneos, Enrique Dussel o Edgar Morin. 
Su obra es sumamente interesa puesto que elucida ampliamente sobre el 
materialismo histórico, el marxismo, el comunismo, el leninismo, el trotskis-
mo, a nivel teórico y a nivel práctico en sus diversas experiencias mundiales.

En sus textos ahonda en reflexiones filosóficas acerca de los textos de 
Lukács, Hegel y Kant. Explora el psicoanálisis freudiano, pero al igual que del 
materialismo histórico, dimite de los supuestos al parecerle una metodología 
occidentalista, racionalista y eurocentrista, así como de un abordaje antropo-
centrista como lo han sido los objetivos de la ciencia moderna, desde un 
posicionamiento crítico. También cuestiona desde una epistemología del pen-
samiento mismo la validez de la racionalidad.

La obra de Cornelius Castoriadis, es grande y compleja. Se habla acerca de 
varios momentos dentro del propio desarrollo de su pensamiento. En sus 
primeros años como estudiante pertenecía a las filas del movimiento comu-
nista, estudioso y defensor del marxismo, personaje insurrecto que en el 
propio camino del estudio y del análisis encontró incongruente e insustenta-
ble al propio sistema. 

Como su reflexión teórica es muy amplia, solo retomaré algunas de sus 
ideas para procurar explicar uno de sus conceptos más afamados, el de ima-
ginarios sociales, procurando aterrizar las cualidades del concepto con algunos 



Capítulo 5. Lizandra Cedeño Villalba

119

ejemplos de la realidad o las diferentes realidades con las que convivimos en 
la actualidad, dicho es el caso de Tepoztlán y Tlayacapan, y en general de toda 
la zona de los Altos de Morelos. 

Vale la pena comenzar, precisamente, por la reflexión acerca de la realidad 
en que vivimos. Desde la perspectiva particular, Castoriadis va un poco más 
allá de la reflexión de Peter Berger y Thomas Luckman, en su propuesta teó-
rica sobre la construcción social del conocimiento, en relación con que la 
realidad se construye socialmente es fundamental.

Pero cuando se analizan los procesos por los cuales se va construyendo 
esta realidad social, Castoriadis encuentra que en muchas ocasiones esta 
construcción no se basa en la construcción racional esperada de la mente 
humana, sino que esta transversada por una serie de vicisitudes que hacen 
que esta construcción social no sea tan social. 

El debate que quedaba saldado con la idea de que la cultura es el código 
por excelencia de las sociedades humanas, y que además era lo más humano 
que existía, queda traspasado con las nuevas ideas (de ese momento) que 
surgen a mediados del siglo pasado, por ejemplo, con Donna Haraway y la 
reflexión sobre el cyborg o poco más contemporáneo, el debate sobre las 
personas no humanas.

Castoriadis encuentra entonces que la cultura va más allá de los límites de 
lo real, o de lo que entendemos como real, y que esa construcción social tie-
ne sus bases o sus raíces no sólo en el aquí y ahora, en la realidad del presen�-
te, sino que la realidad está anclada a un pasado, a la historia que podemos 
saber y conocer o no. Por lo que se entiende que las posibilidades de la cul-
tura se abren a una herencia incluso inimaginable.

Estas características o posibilidades de la cultura dentro de la propuesta 
teórica de Castoriadis se pueden apreciar, por ejemplo, en el paisaje, especí-
ficamente el paisaje ritual, de la región de Tepoztlán y Tlayacapan, región en 
donde por su propia herencia particular de la cosmovisión mesoamericana, 
la cultura se torna particular en sus expresiones.

Imaginarios sociales

Uno de los conceptos más mal interpretados, paradójicamente, a lo largo de 
la historia, es el de imaginarios sociales de Cornelius Castoriadis, y se dice 
paradójicamente porque justo entre sus planteamientos observa como la alie-
nación se presenta como inherente a los propios procesos que describe el 
materialismo histórico, más allá del juego de la relación entre individuo y 
sociedad, el eterno uróboro de la cultura.



120

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

Castoriadis escribe para el prefacio de su obra, editada en 1975, La institu-
ción imaginaria de la sociedad, que es un compendio de la primera etapa de 
su obra en que reflexiona sobre el marxismo, sus líneas e interpretaciones; y 
la segunda etapa, en donde sus nuevas reflexiones giran en torno a lo imagi-
nario como propuesta metodológica.

Lo que, desde 1964, hemos llamado lo imaginario social, término retoma-
do desde entonces y utilizado un poco sin ton ni son y, más generalmente, lo 
que hemos denominado lo imaginario, no tiene nada que ver con las repre-
sentaciones que corrientemente circulan bajo este título. En particular, no 
tienen nada que ver con lo que es presentado como “imaginario” por ciertas 
corrientes psicoanalíticas como especular, que no es evidentemente más que 
imagen de imagen reflejada, dicho de otra manera, reflejo, dicho también de 
otra manera, subproducto de la ontología platónica (eidolon), incluso si los 
que hablan de él ignoran su procedencia. Lo imaginario no es a partir de la 
imagen en el espejo o en la mirada del otro. Más bien, el espejo mismo y su 
posibilidad, y el otro como espejo, son obras de lo imaginario, que es creación 
ex nihilo (Castoriadis, 1974, p. 10).

Para Castoriadis la explicación del materialismo histórico de la historia 
pasa por alto la relación que el ser humano ha tenido con la naturaleza, y si 
bien no se puede negar que nuestro primer agenciamiento con el mundo es 
material, Castoriadis no ve una dialéctica económica de primera instancia, 
sino a una dialéctica simbólica, que bien puede llamarse lo imaginario central 
de cada cultura.

Lo imaginario que se menciona, no es imagen de; es creación incesante y 
esencialmente indeterminada (social−histórico y psíquico) de figuras/formas/
imágenes, a partir de las cuales solamente puede tratarse de “alguna cosa”. 
Lo que llamamos “realidad” y “racionalidad” son obras de ello (Castoriadis, 
1974, p. 11).

 En este sentido, hay que entender que tanto las significaciones como las 
elucidaciones, o las diferentes “verdades” sobre el mundo, para Castoriadis 
no son necesariamente histórico-sociales, es decir, no son fuerzas configura-
tivas de la realidad. Sino que más bien la comprensión de la cultura estará 
ligada a la producción “imaginativa”, que discierne de una idea de cultura 
como un todo material o social. 

Esta doble acción se revela con mayor facilidad que en cualquier otro lugar 
en las culturas más “integradas”, sea cual sea el modo de esta integración. Se 
revela en el totemismo, en el que un símbolo “elemental” es al mismo tiempo 
principio de organización del mundo y fundamento de la existencia de la tribu 
(Castoriadis, 1974, p. 271).



Capítulo 5. Lizandra Cedeño Villalba

121

Es por esto que comunidades como Tepoztlán y Tlayacapan, lugares en don-
de aún hay una relación totémica con la naturaleza,1 en donde se siguen reali-
zando prácticas que a ojos de la racionalidad, de la razón, no tendrían ningún 
sentido; incluso se podrían entender como supersticiosas, para los habitantes 
de la región tiene no sólo todo el sentido del mundo, sino que gracias a sus 
acciones, a sus prácticas, el orden de la vida sigue.

Estas acciones, como subir montañas para dejar ofrendas a las cruces que 
se encuentran en las alturas, o aventurarse en las cuevas para, de la misma 
forma, ofrendar a la naturaleza es, generalmente, para gestionar la lluvia, se 
pide a “los aires” que traigan el agua; o las cruces de pericón colgadas en la 
entrada de las casas es para protegerlas de la entrada del diablo. Tienen todo 
el sentido del universo en tanto que la gente las siga viviendo. Se supone que 
la práctica cultural está anclada en lo racional, pero aquí observamos como la 
realidad de estas comunidades no obedece a la realidad del mundo racional.

Lo racional y lo no racional están constantemente cruzados en la realidad 
histórica–social, y este cruce es precisamente condición de la acción. Lo real 
histórico no es íntegra y exhaustivamente racional, si lo fuese, jamás habría 
un problema del hacer, pues ya estaría todo dicho. El hacer implica que lo real 
no es racional de parte a parte, implica también que tampoco es un caos, que 
comporta estrías, líneas de fuerza, nervaduras que delimitan lo posible, lo 
factible, indican lo probable, permiten que la acción encuentre puntos de 
apoyo en lo dado (Castoriadis, 1974, p. 136).

Para Castoriadis la relación del ser humano con la naturaleza es funda-
mental para entender incluso las relaciones actuales con las características 
de las sociedades modernas en la que nos desenvolvemos. Esto porque el 
sentido de lo social es el hacer, es la praxis; y en la praxis misma se supone 
que somos al final seres autónomos, espontáneos incluso; entonces, el flujo 
de representaciones e imágenes que se genera a partir de esta elucidación 
es lo que da forma a lo que Castoriadis llama la imaginación radical, que es 
como conceptualiza lo impredecible o indeterminable. Aparece incluso en la 
sociedad capitalista occidental, en la que, como veremos, el “desencanto del 
mundo” y la destrucción de las formas anteriores de lo imaginario han ido, 
paradójicamente, a la par con la constitución de un nuevo imaginario, centra-
do sobre lo “pseudo−racional” y que afecta a la vez a los “elementos últimos” 
del mundo y a su organización total (Castoriadis, 1974, p. 271).

1	 Totemismo: Término derivado del vocablo ototeman, usado por la tribu algonquina, asentada en la región 
de los grandes lagos de Norteamérica. Se emplea en Antropología para referirse a los sistemas de creen-
cias o mitos donde se establece una relación de parentesco o de origen con ciertos antepasados (reales 
o imaginarios), representados por medio de plantas, animales, lugares u objetos (Tejera, 2002, p. 60).



122

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

Partiendo de que el simbolismo presupone lo imaginario radical, no quiere 
decir que el simbolismo no lo sea, sino que lo imaginario efectivo está en su 
contenido. Lo simbólico comporta, casi siempre, un componente racional-real, 
o lo que representa lo real, o lo que entendemos por real: lo que es indispen-
sable para pensarlo o para actuarlo. La problemática radica en que este com-
ponente está tejido con el componente imaginario efectivo.

En el mundo de lo racional, la distinción es claro en tanto que nos acatamos 
al sentido mismo de la palabra del “término” que designa un concepto, y sa-
bemos que eso es una cosa y el concepto mismo, otra. Pero, en el caso de lo 
imaginario, las cosas son más complejas. 

El tema de la ideología tiene que ver con una reflexión sobre la relación 
que tenemos con “el otro”, y por el discurso que precisamente “el otro” puede 
hacer, en palabras de Castoriadis, “El sujeto no se dice, sino que es dicho por 
alguien; existe, pues, como parte del mundo de otro (ciertamente disfrazado 
a su vez). El sujeto está dominado por un imaginario vivido como más real que 
lo real, aunque no sabido como tal, precisamente porque no es sabido” (Cas-
toriadis, 1974, p. 102).

Propone el término “soporte” para llamarle a eso que precisamente esta 
más allá de los alcances de la ideología y la alienación, eso que va más allá de 
un soporte ideológico anclado en el código genético, un contenido primigenio 
que no reluce en el mundo dado, porque de primera mano la ideología y la 
alienación nos cegan a la distinción de ese soporte que fundamenta realmen-
te nuestra vida.

El tema con la alienación como fenómeno social radica en que no se libra 
de su condición de institución, es decir, a partir de que las instituciones que 
legitiman su valor y su vigencia es que continúa y se instituye, como cualquier 
otra institución o como la realidad, o la verdad. 

Cabe decir que las instituciones se articulan a partir de una dialéctica que 
se fundamenta en un universo de códigos simbólicos, procura explicar por 
qué las relaciones de poder entre la burguesía y el proletariado, más allá de 
tener una relación que gire en torno a una relación económica o materialista 
histórica, las mantiene una relación simbólica, oculta a simple vista.

 Entonces, lo esencial de entender la alienación, a ese nivel individual, es 
entender el dominio de un imaginario autonomizado, que se atribuyó, por así 
decir, la función de definir la realidad para el sujeto. Por lo que el imaginario, 
en un sentido ontológico rompe con esta condición.

La alienación es para Castoriadis “la autonomización y el predominio del 
momento imaginario en la institución” (Castoriadis, 1974, p. 274), lo que im-
plica la autonomización y el predominio de la institución en la sociedad. Y si 
bien, la institución se expresa y se encarna en la materialidad de la vida social, 



Capítulo 5. Lizandra Cedeño Villalba

123

asevera que también la sociedad vive sus relaciones con sus instituciones a 
la manera de lo imaginario, es decir, no reconoce en el imaginario de las ins-
tituciones un producto en sí mismo. En sus propias palabras:

Pero lo que debe proporcionar el punto de partida de nuestra investigación, es la mane-
ra de ser bajo la cual se da la institución, a saber, lo simbólico. 

Todo lo que se nos presenta en el mundo social-histórico está indisolublemente teji-
do con lo simbólico. No es que se agote en ello. Los actos reales, individuales o colectivos 
—el trabajo, el consumo, la guerra, el amor, el parto—, los innumerables productos ma-
teriales sin los cuales ninguna sociedad podría vivir un instante, no son (ni siempre ni 
directamente) símbolos. Pero unos y otros son imposibles fuera de una red simbólica 
(Castoriadis, 1974, p. 243).

Se entiende, entonces, que el simbolismo tiene un anclaje en lo natural, y 
se sujeta, por así decir, de lo histórico, racionalizándose. Todo esto va forman-
do una cadena a partir de los eslabones de los significantes. Estas relaciones 
específicas, entre significantes y significados, genera ciertas conexiones que 
a su vez genera consecuencias, que posiblemente no estaban previstas, si se 
pudiera hablar de prevenir lo que va a pasar en la historia. La sociedad cons-
tituye su simbolismo, pero no en total libertad.

En la medida en que lo imaginario vuelve finalmente a la facultad origi-
naria de plantear o de darse, bajo el modo de la representación, una cosa y 
una relación que no son (que no están dadas en la percepción o que jamás 
lo han sido), hablaremos de un imaginario efectivo y de lo simbólico. Es fi-
nalmente la capacidad elemental e irreductible de evocar una imagen (Cas-
toriadis, 1974, p. 265).

Esto porque la institución es una red simbólica, que tiene la capacidad de 
avalar o sancionar socialmente, a partir de una complejidad de variables que 
se combinan en relación y proporción, es decir, que hay un componente fun-
cional y un componente imaginario.

Afirma Castoriadis que Marx sabía que “el Apolo de Delfos era en la vida 
de los griegos un poder tan real como cualquier otro”. Cuando hablaba del 
fetichismo de la mercancía y mostraba su importancia para el funcionamien-
to efectivo de la economía capitalista, superaba con toda evidencia la visión 
simplemente económica y reconocía el papel de lo imaginario (Castoriadis, 
1974, p. 145).

Entender el concepto de lo que es el “imaginario”, para Castoriadis es tan 
complejo como tratar de conciliar con nuestras limitantes humanas el mundo 
de lo material, del cuerpo y el mundo ontológico, el mundo de las deidades. 
Por ejemplo, si uno es creyente de un ser superior, podrá ver la mano de dios 
reflejada en la magnificencia de la naturaleza, pero efectivamente la gente 



124

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

que no es creyente también es testigo y puede admirarse y sorprenderse ante 
las demostraciones de esta magnificencia.

El hecho de maravillarse con un bello amanecer, la admiración de observar 
un arcoíris, o experimentar el sentimiento de saberse sobreviviente a un ci-
clón, un huracán, un terremoto o un tsunami, que las ultimas podrían consi-
derarse como experiencias de alto impacto, es decir, el hecho de tener una 
experiencia religiosa a partir del contacto con la naturaleza, el sentimiento que 
se genera, incluso, desde la perspectiva de los imaginarios sociales, no tendría 
que ver con la creencia o no en dios, sino con un imaginario heredado de mu-
chas formas, más allá de lo social o lo cultural que sería lo obvio, sino que en 
este caso podría ser incluso de una carga biológica, psíquica, simbólica, que 
al mismo tiempo va a depender de la espontaneidad de una la reacción única 
merced de la individualidad de la que goza cada ser humano.

Las culturas enraizadas en las costumbres mesoamericanas son un buen 
ejemplo para ilustrar lo que Cornelius Castoriadis trata de explicar con su 
propuesta del imaginario radical, puesto que como parte de su ethos estas 
comunidades todavía practican rituales totémicos. Por ejemplo, en la tradición 
mesoamericana, la gente que es “tocada por un rayo”, adquieren poderes y 
capacidades sobrehumanas, lo que en strictu sensu estricto no tiene ningún 
sentido, pero no sólo lo tiene tanto para el sobreviviente como para la comu�-
nidad que lo cree, sino que se convierte en un hecho real en tanto que hay una 
evidencia, independientemente de que nosotros podamos creer en ello o no. 

Es por este motivo que sociedades como la de los Altos de Morelos, a pesar 
de habitar en la globalización y ser parte del capitalismo, desde la visión de 
Castoriadis han sobrevivido puesto que han conservado históricamente la 
reminiscencia de las formas de vida más ancestrales, que tienen que ver con 
su particularidad de poder seguir recreando ciertos imaginarios relacionados 
con el mundo totémico heredado de sus ancestros. 

Paisaje de Tepoztlán y Tlayacapan

Las primeras referencias a lo que conocemos actualmente como el concepto 
de paisaje se hicieron desde las artes durante el renacimiento italiano cuando 
se convierte en el elemento central de la obra y deja de ser simple contexto. 

El concepto de acuerdo con Urquijo y Barrera (2009, p. 233) tiene sus raíces 
en dos bases lingüísticas: la germánica con los términos landschaft, del ale-
mán, landskip del holandés, y landscape, del inglés; y la romance, donde se 
hacen presentes el paesaggio italiano, el paysage francés, el paisagem portu-
gués y el paisaje español (Ramírez, 2015, p. 68). 



Capítulo 5. Lizandra Cedeño Villalba

125

Y es que sólo hay dos formas de tener la experiencia estética del paisaje: 
en una pintura, o después de la experiencia y la fatiga de subir una cuesta. La 
experiencia estética no será la misma, por supuesto, por lo que ya, en sí mis-
ma, la acción de subir a la montaña o entrar en una cueva son estas praxis de 
la que Castoriadis se refiere.

En la historia del arte, las primeras referencias al paisaje se hicieron desde 
la pintura, hacia el Renacimiento Italiano, momento en que el paisaje deja de 
ser periférico en la pintura y se convierte en el elemento central de la misma. 
En este momento el paisaje tuvo la facultad de evocar a la naturaleza y por 
medio de esta evocación pudo despertar distintos sentimientos en quien lo 
observaba. Así, el pintor renacentista se vuelve consciente de su capacidad 
de abstraer y simbolizar el paisaje que observa, y lo convierte en un cúmulo 
de significados que transmite al espectador; lo anterior abrió una serie de 
posibilidades de contemplación que hasta aquel momento no se habían to-
mado en cuenta en el ámbito de la pintura (Valdovinos, 2019, p. 32).

Desde las ciencias, primero naturales, el estudio del paisaje se desarrolló 
desde las diferentes escuelas de geografía. El concepto en las ciencias sociales 
se dio hasta principios de siglo XX, en donde la idea del paisaje se convierte más 
en un cúmulo de símbolos que adquieren significado dependiendo de quien lo 
elucida. Por ejemplo, conceptos como región y territorio, dejaron de tener sólo 
una referencia espacial para convertirse en conceptos que involucran un ima-
ginario que tiene que ver con el uso del espacio, en donde ideas como la de 
frontera es simbólico en tanto que puede o no existir dependiendo de si so-
mos capaces de entenderla, de pensarla, de sentirla incluso, es decir de ima-
ginarla. O la idea de territorio, que puede ser algo tan palpable como tocar la 
tierra, pero también algo tan intangible como imaginar un territorio como el 
wirikuta, o el territorio zapatista para nuestro caso. 

La región de Tepoztlán y Tlayacapan ha sido favorita para el desarrollo de 
artistas, intelectuales y turistas. Esto ha fomentado un desarrollo económico 
que explota la sacralidad y el ritual. Lo cierto es que a pesar de esto la gente 
originaria de estos lugares sigue reproduciendo la ritualidad prehispánica, en 
donde el paisaje es parte de sus vidas. 

En aquel sistema de creencias las montañas se pensaban como espacios 
huecos dentro de los que se generaban y almacenaban los mantenimientos, 
de ella provenía el sustento, y su presencia en los poblados era indispensable. 
Dentro de aquel paisaje ritual, las barrancas eran consideradas espacios de 
comunicación; en su interior se establecía el contacto con las deidades y con 
los seres sagrados que se encargaban de mantener el equilibrio entre la na-
turaleza y el hombre, otorgándole a este último lo necesario para vivir (Val-
dovinos, 2019, p. 6).



126

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

De lugares como Tepoztlán y más recientemente Tlayacapan, uno puede 
tener una idea general, conociendo o no el lugar, sobre cómo es, porque la 
cultura popular por medio de la cultura mediática, si es que no se conociera 
ninguno de los dos lugares, han permeado nuestra idea de cómo deben o 
deberían ser esos lugares. 

Si uno piensa en el paisaje de Tepoztlán y Tlayacapan, se crea cierta imagen 
mental, una evocación mental que estará conformado por varios elementos 
que pueden ser más o menos significativos, pueden girar en torno a las ca-
racterísticas geográficas de la región, las icónicas montañas; posiblemente se 
recordará una pirámide, olores como el de la comida tradicional o el copal. 
Incluso ahora que tienen el título de Pueblos Mágicos, ya desde la palabra 
misma evoca una situación que puede generar una serie de sentimientos y 
de reacciones en nuestras individualidades, pero esto es porque alude al ima-
ginario más extrínseco.

Es importante decir que debemos distinguir entre dos tipos de paisaje, el 
paisaje natural y el paisaje ritual. El segundo como un espacio o un entorno, 
un paisaje natural transformado por el ser humano a través de la historia, en 
donde se puede distinguir la presencia de actividades rituales por parte de la 
gente.

La categoría de paisaje la podemos entender como eso que percibimos, la 
interpretación simbólica que los grupos sociales hacen de su entorno y del 
medio ambiente, es decir, el espacio geográfico transformado y vivido por, en 
este caso, los habitantes de Tepoztlán y Tlayacapan y su capacidad para mo-
delar el paisaje, de convertirlo de un paisaje natural a un paisaje ritual. Es 
decir, el espacio natural se convierte en espacio simbólico cuando “es apro-
piado por un grupo social, donde se asegura la reproducción y satisfacción 
de sus necesidades vitales, las cuales pueden ser materiales o simbólicas” 
(Juárez, 2015, p. 40).

Castoriadis retoma el ritual como uno sus ejemplos para plantear cómo 
en la realidad convivimos con hechos sociales que nos son propiamente asun-
tos racionales como los rituales ancestrales. Este aspecto se vincula con el 
siguiente importante fenómeno, que ya señalamos a propósito del ritual: nada 
permite determinar a priori el lugar por el que pasará la frontera de lo sim-
bólico, el punto a partir del cual el simbolismo se desborda en lo funcional. 
No puede fijarse ni el grado general de simbolización, variable según las cul-
turas, ni los factores que hacen que la simbolización afecte con una intensidad 
particular sobre tal aspecto de la vida de la sociedad considerada (Castoriadis, 
1974, p. 258). 

El ritual sigue manifestándose en la región de los Altos de Morelos como 
una constante de la vida de los individuos, y se mantiene presente en varias 



Capítulo 5. Lizandra Cedeño Villalba

127

de las circunstancias de la vida, por medio de la celebración de fiestas, prin-
cipalmente en donde uno puede observar tanto acciones como elementos 
que representan este mundo de lo simbólico, de lo imaginario.

Hasta ahora, toda sociedad ha intentado dar respuesta a cuestiones fun-
damentales: ¿quiénes somos como colectividad?, ¿qué somos los unos para 
los otros?, ¿dónde y en qué estamos?, ¿qué queremos, qué deseamos, qué 
nos hace falta? La sociedad debe definir su “identidad”: su articulación, el 
mundo, sus relaciones con él y con los objetos que contiene, sus necesidades 
y sus deseos. Sin la “respuesta” a estas “preguntas”, sin estas “definiciones”, 
no hay mundo humano, ni sociedad, ni cultura —pues todo se quedaría en 
caos indiferenciado—. El papel de las significaciones imaginarias es propor-
cionar a estas preguntas una respuesta, respuesta que, con toda evidencia, 
ni la “realidad” ni la “racionalidad” pueden proporcionar (salvo en un sentido 
específico), sobre el que volveremos (Castoriadis, 1974, p. 305).

Entre las comunidades donde todavía se practica la agricultura como me-
dio de vida, estas significaciones, la de ofrendar, agradecer y pedir permiso 
para tomar de la naturaleza los recursos y beneficios presentes y futuros, es 
fundamental, de lo contrario se corre el riesgo de sufrir calamidades y esca-
sez. Dentro del paisaje ritual, las barrancas que se forman entre las montañas 
son consideradas espacios de comunicación, en su interior se establecía el 
contacto con las deidades y con los seres sagrados que se encargan de man-
tener el equilibrio entre la naturaleza y el ser humano, otorgándole a este 
último lo necesario para vivir, por lo que se garantiza un buen temporal y una 
buena cosecha.

Un icono es un objeto simbólico de un imaginario —pero está investido de 
otra significación imaginaria cuando los fieles rascan su pintura y la beben 
como medicamento—. Una bandera es un símbolo con función racional, sig-
no de reconocimiento y de reunión, que se convierte rápidamente en aquello 
por lo cual puede y debe perderse la vida y en aquello que da escalofríos a lo 
largo de la columna vertebral a los patriotas que miran pasar un desfile mili-
tar (Castoriadis, 1974, p. 272).

A partir de estas reflexiones, podemos encontrar elementos simbólicos 
como parte del paisaje ritual de los Altos de Morelos, que son un buen refe-
rente del soprte al que se refiere Castoriadis, como parte de los imaginarios, 
por lo que retomaré un par para ejemplificarlo.



128

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

“Camino del milagro”

Una de las festividades menos conocida, pero muy conmemorativa e impor-
tante, es una peregrinación anual que se realiza entre Amatlán, municipio 
de Tepoztlán, y San José de los Laureles, municipio de Tlayacapan; es parte 
de la ruta del chalmero, ruta sagrada a Chalma. El festejo es el de Nuestra 
Señora del Tránsito, en el cuarto viernes de Cuaresma; es una tradición que 
vincula a las poblaciones de Tepoztlán y Tlayacapan y “consiste en que las 
muchachas que transitan de la niñez a la pubertad suben en peregrinación 
desde Tepoztlán hasta Tlayacapan por el camino de Amatlán (Favier, 1998, 
pp. 190-193)” (Sunyer, 2020, p. 108).

San José de los Laureles y Amatlán gozan de una ubicación estratégica, de 
tal forma que el trayecto es el camino natural del agua hacia varios manan-
tiales que se encuentran en el camino. La tradición narra de los cerros una 
bella y dramática historia de amoríos entre una princesa tepozteca y un coli-
brí, de lo que resulta la divinidad de Quetzalcóatl.

El templo de Nuestra Señora del Tránsito se halla justo al lado de un jagüey, 
la vinculación del agua con la pureza, en este caso de las adolescentes y los 
cambios importantes en las diferentes etapas de sus vidas, es universalmen-
te aceptada y conocida.

Amatlán de Quetzalcóatl, a diferencia de Los Laureles, ha ido abandonan-
do progresivamente la agricultura, y si bien ésta todavía se practica, ha apa-
recido otro sector más redituable, derivado de la innegable influencia de  
Tepoztlán y su turismo como “pueblo mágico” pseudo-religioso y místico. 

Una de las funciones primarias de los caminos es conectar a los seres vivos con lugares 
que satisfagan sus necesidades básicas como alimento, agua o refugio. En el caso del ser 
humano, como ser sociable, no solo lo comunican con espacios que cubren sus necesi-
dades básicas, lo comunican con otros grupos de seres humanos con quienes puede 
intercambiar productos, trabajo e incluso ideas, los caminos le permiten entrar en con-
tacto con otros pueblos y con otras maneras de vivir. Al paso del tiempo, algunos caminos 
lograron alcanzar ciertas características simbólicas y rituales que los convirtieron en lu-
gares de tránsito, no solo hacia otros pueblos sino hacia otras realidades; las marcas fí-
sicas y simbólicas que sacralizaron el espacio, permiten que este intervenga activamente 
en la vida del hombre por medio de númenes que actúan como guardianes de la región, 
quienes fungen como intermediarios entre el ser humano y la naturaleza (Valdovinos, 
2019, p. 36).

De inicio, pensar en que las personas de esas comunidades siguen reali-
zando actividades rituales relacionadas con la fertilidad de la tierra, a partir de 
una ritualidad que tiene que ver con cruzar las montañas entre las barrancas, 



Capítulo 5. Lizandra Cedeño Villalba

129

rememora quizás imaginarios arraigados a la mejor desde antes de la época 
prehispánica.

“Cruces de pericón”

La flor de pericón (Tagates lucida) es una planta perenne endémica de México 
y Guatemala. También se le conoce como yerbanís porque huele a anís al 
estrujar sus hojas. Florece entre septiembre y noviembre y las flores se dan 
en racimos color amarillo. Para el uso ritual se hacen cruces, que se empiezan 
a colocar el 28 de septiembre por la tarde, víspera del día de San Miguel. Al-
gunas, son puestas hasta el 29, pero debe ser antes de las 12 del día, si se 
ponen después, el diablo entra y llega a dejar hambre y la enfermedad.

En algunos pueblos de Morelos, al pericón se le conoce por su nombre 
náhuatl yiauhtli, yatli y tecyatli. Esta planta silvestre crece en zonas de disturbio, 
en lugares con pastizales y en bosques de pinos y encinos. Se colecta, princi-
palmente, al norte del Estado, en los poblados de Santa María, Chamilpa y 
Ocotepec del municipio de Cuernavaca. También en Tepoztlán, Tlayacapan, 
Yecapixtla y Temoac; al sur en Cuentepec y Xoxocotla. Es una hierba que bro-
ta cada año, al inicio del periodo de lluvias; llega a medir hasta 80 cm. de al-
tura. Al estrujarse, las hojas y las flores son muy aromáticas; huelen a anís 
(Salazar, 2006 p. 1).

La tradición consiste en poner a la entrada de las casas, locales u otros bie-
nes, como autos, una cruz formada de las flores de pericón que previamente 
se compran en los puntos céntricos de los poblados. El festejo principal en el 
que se utilizan es el de san Miguel Arcángel que tiene lugar el 29 de septiembre.

La costumbre indica sahumar los campos de maíz. Paralelamente, en una 
tradición que todavía se mantiene en la región: se recogen las flores de peri-
cón (Tagetes lucida), yauhtli en nahua, y se hace con ellas una cruz que se 
bendice y coloca en la puerta de entrada de la casa, para que el mal no  
se adueñe de ella, ni cruce siquiera el umbral. Queda claro, pues, que ni las 
peregrinaciones, ni los jagüeyes, ni el maíz son considerados actualmente 
atributos de ningún pueblo mágico. Hay que añadir que estas festividades, 
sin gozar de la parafernalia y bullicio de las otras oficialmente contempladas, 
tienen un mayor y más profundo arraigo cultural entre las comunidades lo-
cales, pues aluden a un fondo de creencias todavía persistente en la región 
(Sunyer, 2020, p. 109).

Además de las flores en los pórticos, en estas comunidades agrícolas la 
tradición consiste en colocar cruces de pericón en las cuatro esquinas de  



130

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

la milpa o en cualquier otro cultivo para proteger la cosecha de los “malos 
aires”, ya que se creé que en la noche del 28 de septiembre el “diablo anda 
suelto”.

“Intercambio de danzas”

Entre las peregrinaciones que actualmente continúan vigentes, muchas de 
ellas se realizan con la intención de visitar a los Santos de otras comunidades. 
Este es el caso de la fiesta del Barrio de la Santa Cruz en Tepoztlán, en donde 
es tradición que el día 3 de mayo se festeje. 

La gente del barrio de la Santa Cruz con antelación se prepara para recibir 
“a la danza” que llega de San Miguel Almaya, Estado de México (cerca de Aten-
co). La calle se cierra con dos carpas grandes, en cada una de ellas, de un lado 
están “los músicos” y del otro “las ofrendas”, que son muy peculiares, porque 
por estar San Miguel Almaya al lado de una laguna, la ofrenda consiste en 
cojines que llevan pescaditos secos y salados hilvanados (Cedeño, 2024,  
pp. 154-155).

El 3 de mayo muy temprano se sube al “cerro del hombre”, donde hay una 
cruz en la cima. Es una gran procesión, puesto que sube banda tocando todo 
el camino, la gente lleva veladoras, flores y otras ofrendas como animales; la 
mayordomía en turno prepara mole, arroz y tortillas que suben para compar-
tir, acompañado todo con licor que los mayordomos van regalando durante 
la cuesta.

Estas visitas entre comunidades vecinas son una práctica recurrente en 
distintas regiones del país, donde, a través de dicha tradición, se fortalecen 
los vínculos entre diversas poblaciones. “En el caso de Tepoztlán, existen va-
rias peregrinaciones que parten de aquel municipio hacia otros pueblos; así 
como la gente de Tepoztlán sale a visitar, ellos reciben la visita de otras co-
munidades con quiénes comparten tradiciones” (Valdovinos, 2019, p. 227).

En este caso el rito se complementa con el “recibimiento”, recibir la danza 
implica la logística de ver quién se va a hospedar con qué familia, qué se les 
va a dar de comer porque son tres días que se quedan, y son familias com-
pletas que llegan con niños y adultos mayores.“El 8 de agosto, la gente del 
Barrio de la Santa Cruz, va a San Miguel Almaya para ‘llevar al chinelo’ en re-
ciprocidad a que el 3 de mayo la gente de San Miguel Almaya trae‘ La danza 
de Arrieros’” (Cedeño, 2024, p. 155).



Capítulo 5. Lizandra Cedeño Villalba

131

Conclusiones

Estos ejemplos sirven para relatar cómo en los Altos de Morelos, en la región 
de Tepoztlán y Tlayacapan, que son comunidades donde se sigue practicando 
la agricultura tradicional, se siguen realizando actividades arraigadas en los 
pobladores de herencia mesoamericana, y que si bien a simple vista no ten-
dría ningún sentido seguir perpetrándolas, para la población son actividades 
muy importantes.

El orden de lo racional dictaría que los seres humanos no podemos con-
trolar los fenómenos naturales, como las sequías o las inundaciones, pero 
dentro del orden imaginario de las poblaciones, gracias al rito de ofrendar, es 
que se puede prever el caos de la naturaleza y ser favorecido desde un en-
tendimiento totémico del mundo. 

Tanto para Castoriadis como para Bauman, la praxis es fundamental para 
entender como funciona la cultura, puesto que “el hacer” en el mundo es 
esencial en la reproducción de los imaginarios, ya que lo imaginario tiene que 
ver con una creación incesante de nuestra cultura. 

La comprensión de la cultura está anclada a la producción “imaginativa” 
de nuestro propio ethos cultural, por esto que en comunidades donde aún 
hay valores coloquiales de anclaje totémico, el orden de la vida funciona de 
diferente manera, a pesar de que estas comunidades, como Tepoztlán y Tla-
yacapan ya entraron al mundo de la globalización y de la comercialización de 
la cultura, sus tradiciones pueden seguir vivas gracias a esta capacidad here-
dada desde tiempos ancestrales.



132

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

Referencias

Aquino, B. y Corazza, A. (2011). Reflexiones y tensiones en torno al concepto 
de Cultura, en: VI Jornadas de Jóvenes Investigadores. Instituto de Investi-
gaciones Gino Germani, Facultad de Ciencias Sociales, Universidad de Bue-
nos Aires. https://www.aacademica.org/000-093/290 

Bauman, Z. (2002). La cultura como praxis. Paidós. 

Castoriadis, C. (1975). La institución imaginaria de la sociedad. https://www.
solidaridadobrera.org/ateneo_nacho/libros/Cornelius%20Castoriadis%20
-%20La%20institucion%20imaginaria%20de%20la%20sociedad.pdf

Cedeño Villalba, L. (2024). Análisis de la imagen del paisaje a partir de los geo-
símbolos en las montañas de Tepoztlán-Tlayacapan. Tesis para obtener gra-
do doctoral. UAEM.

Giménez, G. (2005). Teoría y análisis de la cultura. CONACULTA.

Ramírez, B. y López, L. (2015) Espacio, paisaje región, territorio y lugar: la diver-
sidad en el pensamiento contemporáneo, UNAM. https://web.ua.es/es/gie-
cryal/documentos/blanca-uam.pdf

Salazar Goroztieta, L. (2006) La flor de pericón: Tradición y usos en: El Tlacua-
che, Patrimonio de Morelos. INAH. https://revistas.inah.gob.mx/index.
php/eltlacuache/issue/download/issue1853/issue1853#:~:text=Es%20
una%20hierba%20que%20nace,Florece%20entre%20septiembre%20
y%20noviembre.

Sunyer Martín, P. (2020). “De camino del milagro al camino mágico: sendereos 
y patrimonio en el norte de Morelos”, en: Caminos y paisaje, Aproximaciones 
desde la Geohistoria, Iván Franch Pardo, Pedros. Urquijo Torres (coord.), 
Universidad Nacional Autónoma de México/Escuela Nacional de Estudios 
Superiores Unidad Morelia. https://www.researchgate.net/publica-
tion/343399536_DE_CAMINO_DEL_MILAGRO_AL_CAMINO_MaGICO_SEN-
DEROS_Y_PATRIMONIO_EN_EL_NORTE_DE_MORELOS/link/5f282688299b-
f134049d095f/download

Tejera Gaona, H. (2002). La antropología. Tercer Milenio. 

Valdovino Rojas, E. V. (2019). El paisaje simbólico. Una mirada al arte rupestre 
del norte de Morelos. Tesis para obtener grado Doctoral, UNAM. https://
ru.dgb.unam.mx/handle/20.500.14330/TES01000788474



133133

El imaginario mexicano en la construcción 
histórica del chichimeca

Ilán Santiago Leboreiro Reyna

Introducción

Dos culturas, la española y la mesoamericana, han acaparado históricamente 
la atención social y académica que configuraron hasta nuestros días el ima-
ginario nacional expresado tanto en la narrativa de la historia oficial como en 
las representaciones (ilustradas, narradas y de discurso) de una sociedad que 
se identifica como mexicana. Las ciencias antropológicas y la historiografía 
mexicana, desde el siglo XIX, se han abocado a estudiar casi exclusivamente 
a las diversas culturas mesoamericanas que se desarrollaron en nuestro ac-
tual territorio nacional y de ahí se ha partido para la construcción del imagi-
nario mexicano y la identidad como estado nación. Desde la arqueología, la 
historia, la etnología, entre otras disciplinas, es que se ha conformado gran 
parte del corpus temático.

En la actualidad sigue permeando el conflicto entre el gobierno federal, 
gobiernos locales, empresarios e incluso grupos de la delincuencia organiza-
da contra los grupos indígenas que sobreviven en el norte de México (figura 
1). Generalmente conflictos de orden territorial (despojándolos de éste), al 
cual se ven expuestos y los hace vulnerables a la violencia, explotación, mar-
ginación y pobreza, han sido constantes a lo largo de nuestra historia. El re-
zago en el que se encuentran estos últimos, responde sin duda al devenir 
histórico en el que las representaciones sociales construidas a lo largo del 
tiempo en torno a ellos han sido parte fundamental del conflicto y que se 
analiza desde su origen en la presente investigación.



134

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

134

Figura 1.- Cajeme y guerreros yaquis (ca. 1887) [Fotografía, dominio público]. MayaIncaAztec.com. 
Recuperado de https://www.mayaincaaztec.com/kings-and-emperors/cajeme-yaqui-king (recuperado 
el 13 de febrero de 2025).

El término chichimeca es, ante todo, un concepto complejo que trasciende a 
la simple polisemia, pero que se ha configurado a través de nuestro devenir 
histórico en una palabra cargada de representaciones negativas e incluso 
despectivas. A lo largo de varios siglos, las numerosas y diversas fuentes his-
tóricas que lo han manejado generaron múltiples nociones abstractas de éste 
y siempre han quedado inconclusas. Se le suman además diferentes variables 
como el ámbito geográfico, la temporalidad, las ideologías dominantes de 
quienes las expresan, pero sobre todo la mayor dificultad se da cuando se 
intenta englobar bajo este paradigma a la gran diversidad de etnias que ha-
bitaron el norte de la frontera mesoamericana desde, por lo menos, hace unos 
30 mil años y que han perdurado hasta el día de hoy algunas de ellas (Gam-
boa, et al., 2005).

Desde su aparición en fuentes escritas, el término chichimeca ha tenido 
distintas interpretaciones que plasman el imaginario social de quien los refie-
re. De los primeros datos historiográficos que trataban de definir tanto al 
chichimeca y describir su territorio, el norte, la chichimeca venía de propia 
voz de los mexicas, aquellos que fueron los informantes de Sahagún.

A mediados del siglo XVI, los informantes de fray Bernardino de Sahagún 
describían aquella gran región allende las fronteras septentrionales de lo que 



Capítulo 6. Ilán Santiago Leboreiro Reyna

135

fuera el “imperio mexica” y del tarasco, y la llamaban la Chichimecatlalli o 
“Tierra de los Chichimecas”, un lugar de miseria, dolor, sufrimiento, fatiga, 
pobreza y tormento. “Es un lugar de rocas secas, de fracaso, un lugar de lamen-
tación, es un lugar de muerte, de sed, un lugar de inanición. Es un lugar de 
mucha hambre, de mucha muerte” (Armillas, 1969, p. 698).

Fernando de Alva Ixtlilxóchitl (1568-1648), historiador novohispano, des-
cendiente en línea directa de la casa gobernante del señorío acolhua de Tex-
coco, escribe en su obra Historia chichimeca:

Los naturales de toda esta tierra Chichimeca, que ahora se llama Nueva España, es común 
y general opinión de todos ellos, demás de que parece en la demostración de sus pintu-
ras, que vinieron sus pasados de las partes Occidentales, y todos ellos ahora se llaman 
Tultecas, Aculhuas, Mexicanos; y las demás naciones que hay en esta tierra se precian y 
dicen ser del linaje de los Chichimecas; y la causa es, según parece en sus historias, que 
el primer rey que tuvieron se llamaba Chichimecatl, que fue el que los trajo á este Nuevo 
Mundo en donde poblaron (Chavero,1861, p. 15).

La nobleza prehispánica mexica se consideraba a sí misma como descen-
dientes de los tolteca-chichimeca y de los chichimeca-acolhua que en el siglo 
XII se establecieron en el Valle de México con Xólotl como su primer tlatoani. 
Además de los mexicas, los chalcas, los texcocanos, los tlaxcaltecas, entre 
otros también se declaraban como sus herederos.

En lo que concierne a la descripción territorial de aquello considerado 
como tierra chichimeca, ésta es transcrita por Sahagún en los términos eco-
nómico-expansionista de los mexicas en la que queda plasmada claramente 
su frustración —al igual que los tarascos— al ver su avance frenado hacia el 
norte previo a la conquista española.

Con el tiempo y una vez que los españoles fueron internándose cada vez 
más al norte de la —ahora— Nueva España, conocieron de primera mano el 
temperamento de aquellas tierras y de las comunidades extendidas en un te-
rritorio inmenso el cual no pudieron del todo conquistar a la fuerza. El patrón 
de subsistencia de dichas comunidades era el de cazadores-recolectores nó-
madas o seminómadas que ocupaban campamentos estacionales. Su cultura 
material consistía en bienes estrictamente utilitarios y de poco valor en tér-
minos tanto mesoamericanos como europeos. Miles de años de adaptación 
a un medio, por demás agreste, hacía de estas comunidades un enemigo di-
fícil de vencer y reducir para los fines de ambas civilizaciones.

Hasta este punto, después de varias expediciones de exploración y de 
conquista del todo fracasadas, además de importantes rebeliones en la región 
como la Guerra del Mixtón (1540-1551), y la llamada Guerra Chichimeca (1550-
1600) en la que se comprometió gravemente la consolidación de la Nueva 



136

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

España, el término chichimeca alcanzó nuevas dimensiones, representaba al 
bárbaro, al salvaje, los inhumanos, feroces, bestiales, despiadados, libertinos, 
crueles, entre muchos otros adjetivos.

Durante los tres siglos posteriores a la conquista de México, durante el vi-
rreinato, de la amalgama de dos sociedades estamentales (Mesoamérica-Reino 
de España), se establecieron nuevas dinámicas de poder centralizado desde la 
Ciudad de México. Buena parte de la nobleza indígena mesoamericana, parti-
cularmente aquellos que se aliaron con los primeros conquistadores, recibie-
ron de la Corona Española muchas prebendas, entre ellas títulos nobiliarios 
y territoriales, por lo tanto, el concepto de “el indio” tiene diferentes matices. 
Sumando al anterior, “el blanco” (españoles peninsulares, criollos y extranje-
ros europeos) y “el negro” (esclavos traídos de África), como grupos sociales 
básicos en la Nueva España y su mezcla, daría lugar al sistema de división de 
clases sociales denominadas “castas”.

Una vez conseguida la independencia de la Corona Española, la nueva 
élite mexicana comenzó a construir un discurso fundacional e identitario en 
el sentido de desechar lo europeo, rescatar un pasado prehispánico (prepon-
derantemente mesoamericano) y al mismo tiempo dejando fuera del proyec-
to de nación al indígena vivo. No obstante, a la configuración discursiva del 
origen de aquello que se pretendía identificar como ahora “el mexicano”, el 
establecimiento —como toda nueva nación— de símbolos y significados iden-
titarios (la bandera nacional, las primeras excavaciones arqueológicas, cons-
trucción de museos etnográficos, históricos y arqueológicos) partían del pa-
radigma capitalista-occidental, con nuevos centros de poder pero 
básicamente conservando las periferias de siempre.

Al institucionalizarse el país, la educación ha ocupado un lugar determi-
nante en la configuración de la identidad nacional. Dicha educación ha sido a 
través de la ilustración de símbolos y eventos patrios, es decir, de la imagen 
que genera los imaginarios de lo mexicano.

Objetivos

Establecer los elementos constitutivos en la construcción del imaginario y 
representación social del concepto chichimeca y su aplicación genérica 
geo-tempo-cultural en la historia de México a través del paradigma de la trans-
disciplinariedad.

Analizar e interpretar los testimonios etnohistóricos para distinguir e iden-
tificar las categorías que conforman el imaginario social relativo al término 
chichimeca en diferentes periodos de la historia en la región.



Capítulo 6. Ilán Santiago Leboreiro Reyna

137

Plantear fundadamente que el proceso de conquista y colonialidad del 
norte de México es un proceso histórico inacabado que al día de hoy sigue 
afectando a los pocos grupos étnicos originarios del norte de México.

Metodología

Se parte del análisis hermenéutico de las fuentes etnohistóricas del norte de 
México, empleadas como referente etnográfico. Se seleccionan y clasifican las 
obras, respecto a la permanencia del autor en dicha área y su contempora-
neidad con los grupos étnicos en estudio, además de aquellas que no pre-
senten las categorías anteriores, teniendo siempre presente el tiempo y el 
espacio donde se desarrollen los hechos para poder contextualizar dichos 
textos. Además de llevar a cabo un análisis crítico en las fuentes a consultar, 
tomando en cuenta la carga ideológica judeocristiana occidental de éstas.

Se analizan los elementos constituyentes de la cultura española como so-
ciedad estamental previo al contacto americano, de la misma forma se trata 
de fundamentar que la sociedad mexica funcionaba también como una so-
ciedad estamental y, por lo tanto, podremos analizarla en los mismos térmi-
nos decoloniales. Por otro lado, a través del paradigma bioarqueológico se 
contrastan los imaginarios y representaciones sociales planteados tanto por 
los mexicas como por los españoles, con el análisis de datos aportados por la 
arqueología y antropología física respecto a las condiciones de vida de los 
grupos indígenas de la Cultura del Desierto, así como su cultura material.

Contenido

El imaginario social es referido habitualmente en las Ciencias Sociales para 
designar las representaciones sociales encarnadas en las instituciones, y es 
usado habitualmente como sinónimo de mentalidad, cosmovisión, conciencia 
colectiva o ideología. Tiene que ver con las “visiones del mundo”, con los me-
tarrelatos, con las mitologías y las cosmologías, pero no se configura como 
arquetipo fundante sino como forma transitoria de expresión, como meca-
nismo indirecto de reproducción social, como sustancia cultural histórica. 
Tiene que ver también con los “estereotipos” (en cuanto que generan efectos 
de identificación colectiva), pero va más allá de las simples tipologías descrip-
tivas de roles porque precisamente rompe la linealidad articulando un senti-
do (Pintos, 2001; Randazzo, 2012).



138

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

Los imaginarios operan como un filtro prácticamente invisible que precon-
figura “la realidad social”. Frente a grandes cantidades de información que no 
se pueden manejar fácilmente, los imaginarios funcionan de forma heurística, 
permitiendo tomar decisiones complejas o hacer inferencias rápidamente. 
Son capaces de influir en las maneras de pensar, decidir y orientar las acciones 
sociales, especialmente al ser formulados, legitimados, institucionalizados.

La representación social, por su parte, la plantea Moscovici como una mo-
dalidad particular del conocimiento, cuya función es la elaboración de los 
comportamientos y la comunicación entre los individuos. La representación 
es un corpus organizado de conocimientos y una de las actividades psíquicas 
gracias a las cuales los seres humanos hacen inteligible la realidad física y 
social, se integran en un grupo o relación cotidiana de intercambios que libe-
ran los poderes de su imaginación (Moscovici, 1979). 

Se podría decir que la representación social es el conocimiento de “sentido 
común” de los individuos y que tiene el objetivo de comunicar, estar al día e 
integrarse con el ambiente social, originado en el intercambio de comunica-
ciones del grupo social. Es una forma de conocimiento a través del cual, quien 
conoce, se coloca dentro de lo que conoce. “Al tener la representación social 
dos lados o caras, la figurativa y la simbólica, es posible atribuir a toda figura 
un sentido y a todo sentido una figura (Mora, 2002, p. 7). El campo de la re-
presentación social designa al saber de sentido común, cuyos contenidos 
hacen manifiesta la operación de ciertos procesos generativos y funcionales 
con carácter social. Por lo tanto, se hace alusión a una forma de pensamiento 
social (Jodelet, 1984).

Nómadas y sedentarios

De manera un tanto general, la humanidad ha desarrollado e identificado 
desde hace aproximadamente unos 10 mil años, dos modos de vida aparen-
temente opuestos. Uno de ellos asociado a un tipo de vida móvil de carácter 
nómada e itinerante, y otro definido como sedentario, correspondiente a un 
tipo de vida más estable y permanente.

Durante aproximadamente 2.5 millones de años, los humanos basaron su 
alimentación (aunque es preciso señalar que, aún en la actualidad, existen 
grupos de cazadores-recolectores) pescando, cazando animales y recolectan-
do plantas, hasta hace unos 10 mil años.

Los cereales fueron las especies sobre las que se fundamentó la Revolución 
Agrícola en prácticamente todo el mundo y casi al mismo tiempo. En Oriente 
Medio y en Oriente Próximo con el trigo, y poco después la cebada, que se 



Capítulo 6. Ilán Santiago Leboreiro Reyna

139

extenderá en tiempo después hacia Europa; en Asia se domesticará el arroz 
y en América será el maíz el cereal básico de la agricultura en gran parte del 
continente. Todos los cereales antes mencionados fueron en su momento 
autóctonos de cada región y serían incluidos lenta pero constantemente du-
rante el largo proceso de domesticación en la dieta de los diversos grupos 
humanos del planeta.

Relación tricultural: castellanos, mesoamericanos y chichimecas

La historia —en estricto sentido de temporalidad— de cualquier cultura o 
civilización establecida, desarrolla una serie de valores e ideas que consideran 
como fundamentales, legitimadoras y consolidadoras de su sociedad, que les 
permite ver y entender su mundo. Sin embargo, una máxima de la historia 
universal tiene que ver con la impermanencia de las cosas, todo (individuos, 
sociedades y culturas) vive en perpetuo y constante transformación (Zunzu-
negui, 2022). En el caso de la civilización occidental, uno de sus principales 
“productos culturales” es la religión cristiana en todas sus variantes.

Después de más de 700 años de ocupación musulmana en la península 
ibérica, en noviembre de 1491, el último rey nazarí de Granada, Muhammad 
XII, rindió la capital ante los reyes católicos Isabel I de Castilla y Fernando II de 
Aragón. La caída del último enclave musulmán de Europa occidental parecía 
compensar la conquista de Constantinopla por los turcos otomanos, que ha-
bía tenido lugar en 1453. Isabel I de Castilla, al contrario de lo que había su-
cedido en tiempos de su padre Juan II y su hermano Enrique IV, no sólo tenía 
en mente obtener varias victorias en el campo de batalla, sino que pretendía 
algo mucho más ambicioso: acabar de una vez por todas con el poder islámi-
co en la Península.

Previo a la toma de Granada y de la llegada de Cristóbal Colón al continen-
te americano, ambas consideradas por la historiografía como el fin de la épo-
ca medieval y el inicio de la época (o edad) moderna (1492–1789 con la Revo-
lución Francesa); la expansión castellana en el Atlántico empieza a principios 
del siglo XV con los inicios de la conquista señorial de Canarias (1402) y puede 
considerarse como sustancialmente terminada a mediados del siglo XVI, des-
pués de la creación de los virreinatos americanos, el de la Nueva España y el 
del Perú (Suárez, 1959).

Cabe mencionar que la política de los Reyes Católicos respecto a la nobleza 
discrepó en gran medida con la que numerosos monarcas europeos tuvieron 
durante la edad media. Tenían muy claro que necesitaban de la nobleza como 
estamento, ya que ésta, como el clero, era una de las bases sociales de la 



140

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

monarquía y, posteriormente, del Estado moderno. La nobleza, entonces, 
formó parte integrante de la estructura de poder de la época; estaba some�-
tido a la corona, pero constituía una administración delegada. La política de 
los Reyes Católicos fue, pues, someter a disciplina la nobleza, impedir que se 
entrometiera en asuntos políticos, reivindicando para la sola corona la afir-
mación del poderío real absoluto e implantando las bases de un régimen 
autoritario, todo ello sin acabar con la nobleza e incluso manteniendo y re-
forzando su influencia económica y social (Alvar, 2002).

Las capitulaciones firmadas en Santa Fe, en 1492, entre los Reyes Católicos 
y Cristóbal Colón dieron todavía mucha importancia a la iniciativa privada en 
la expansión ultramarina. A Colón se le concedieron los títulos de almirante 
del Mar Océano, virrey y gobernador de los territorios descubiertos, títulos y 
cargos con carácter hereditario. Además, Colón recibiría la décima parte de 
todas las ganancias netas que rindiesen las tierras descubiertas (por sí mismo).

En 1499, el panorama cambia totalmente. Colón fue llevado a España y 
sustituido en Indias por un gobernador nombrado por los reyes, Nicolás de 
Ovando (1502). Diego Colón, hijo y sucesor del descubridor, que se vinculó 
por matrimonio con la nobleza castellana, fue todavía y por bastantes años 
gobernador de la isla Española, a partir de 1509; pero, a pesar de todo, el 
gobierno de “las nuevas tierras” quedó en manos de la burocracia real; se 
autorizaron navegaciones y descubrimientos a cualquier piloto castellano que 
lo solicitara y firmara la capitulación correspondiente. La “empresa de Indias” 
se convirtió así en pública y nacional castellana.

Los sucesores del descubridor interpretaron aquellas capitulaciones en un 
sentido maximalista, como si toda América hubiera sido descubierta “por su 
industria”, pero no tuvieron más remedio que reducir sus aspiraciones; des-
pués de unos pleitos complicados, acabaron renunciando a sus derechos en 
1536 a cambio de una pensión perpetua de 10.000 ducados anuales, el título 
de almirante, el marquesado de Jamaica (con feudo en dicha isla) y el ducado 
de Veragua, con un señorío de unos 65 km2 en el oeste del actual Panamá 
(Céspedes, 1991).

A partir del año 1500, la expansión seguirá llevándose a cabo por medio 
de iniciativas privadas, pero la corona puso especial firmeza en mantener dos 
normas fundamentales: Primero, conservar el control previo de las expedi-
ciones; y segundo, impedir que, en los territorios conquistados, se formara 
una nobleza semejante a la que existía en la península.

Es importante establecer quiénes fueron las personas que participaron en 
los descubrimientos (para los europeos) y las conquistas a nombre de la Co-
rona. Por lo general, fueron gentes sin fortuna, procedentes de las clases in-
feriores de la sociedad peninsular.



Capítulo 6. Ilán Santiago Leboreiro Reyna

141

Muy pocos de aquellos conquistadores alcanzaron el éxito social que am-
bicionaban. Algunos ocuparon puestos de responsabilidad en la administra-
ción de los territorios americanos, pero sólo de modo provisional; fueron 
sustituidos casi de inmediato por funcionarios enviados desde la península, 
con lo cual iniciará el proceso que llevará al “complejo criollo de frustración”. 
Rarísimos son los que se vieron recompensados por un título nobiliario; Her-
nán Cortés se convirtió en marqués del Valle de Oaxaca; Francisco Pizarro fue 
nombrado primero, caballero de Santiago; y luego, marqués de la Conquista.

Desde el principio, la corona se negó a crear en el Nuevo Mundo una 
nobleza que pudiera representar una amenaza para su autoridad. Carlos V 
siempre tuvo muy mal concepto de los conquistadores. En las instrucciones 
reservadas que dicta para su hijo y sucesor, en Augsburgo, el 18 de enero de 
1548, insiste en la necesidad de que se respete estrictamente la autoridad 
de la corona en Indias.

Los misioneros y cronistas, por su parte, contribuyeron a crear en España 
una corriente de hostilidad hacia los conquistadores. Algunos como Fray Bar-
tolomé de las casas (n. Sevilla 1474- f. Madrid, 1566), fraile dominico y obispo 
de Chiapas, nunca ocultó su desprecio hacia aquellos que consideraba “adve-
nedizos”. Hubo entonces, en la sociedad castellana del siglo XVI, un rechazo 
casi total hacia los conquistadores quienes, desde el principio, fueron vistos 
como gentes sin escrúpulos” (Céspedes, 1991).

Al mismo tiempo, el imaginario europeo de los grupos de indígenas que 
estaban asentados en Mesoamérica se permea por los cronistas y misioneros 
que narraron y describieron a la corona española lo que ahí sucedía; simultá
neamente, también se fueron conformando las relaciones de poder en la Nue-
va España que incidieron en el imaginario novo hispano de lo mesoamericano, 
y en el de lo chichimeca, en el caso de aquellos que se encontraban en lo que 
hoy es territorio mexicano.

La imagen europea del “otro-salvaje”, previo al contacto, o como Roger 
Bartra lo define, “el mito del hombre salvaje”, se construyó como un estereo-
tipo arraigado de la literatura y el arte europeos desde el siglo XII, que se 
desarrolló durante siglos previos y “que se entreteje con los grandes proble-
mas de la cultura occidental” (Bartra, 2001, p. 88).

El llamado hombre salvaje o también conocido como el ser de los bosques, 
se trata de una figura que comenzó a aparecer representada en el arte me-
dieval europeo. La figura de un hombre salvaje aparece representada en mul-
titud de imágenes talladas en piedra o bien pintadas en los distintos rosetones 
de los techos de las iglesias y catedrales medievales. Un ejemplo es la catedral 
de Canterbury en Inglaterra, o en España en la puerta occidental de la iglesia 
catedral de Cristo Salvador en Ávila.



142

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

La palabra “salvaje” en el castellano medieval se refiere al ser imaginario 
medio hombre, medio bestia, caracterizado por estar completamente cubier-
to de vello corporal y que se suponía que vivía en los bosques. También se 
aplicó “como adjetivo relativo a plantas y animales silvestres, lugares inhós-
pitos o incluso para pueblos bárbaros, así como otros usos figurados relativos 
a lo cruel, rudo o insociable” (Olivares, 2013, p. 41). Asimismo, en ocasiones 
se asoció a una representación del apetito desordenado y libidinoso que sería 
consecuencia de su aislamiento en el bosque; por ello a menudo se contra-
pone al caballero como su antítesis. Después de 1492 la imagen del salvaje 
europeo se proyectó sobre los nativos americanos.

Iconográficamente, el hombre salvaje se representa como una criatura que 
vive en el bosque o la selva, al margen de la civilización, es representado to-
talmente cubierto de pelo, con largos mechones y barba, como una fiera; 
aunque su tipo físico es humano, sus características raciales son similares a 
las de la población europea. Uno de sus atributos más habituales es la maza 
o grueso bastón, que puede empuñar o apoyarse sobre él. Cabe mencionar 
que existen además variantes en las que aparece el salvaje en “su vertiente 
femenina, acompañando casi siempre al hombre salvaje, o incluso formando 
una familia” (Olivares, 2013, p. 42).

Edmundo O’Gorman (1958) menciona que la “invención de América” como 
un nuevo mundo implicó necesariamente la “invención del indio americano”, 
es decir, la invención de un tipo de ser humano “natural” de aquel nuevo 
continente, resultado de la acción secular de su tierra y su cielo. Aunque la 
experiencia demostraría que sus representantes concretos eran física y cul-
turalmente muy variados, incluso notoriamente distintos unos de otros, des-
de el punto de vista occidental todos ellos se igualaban en su condición de 
naturales americanos, es decir, de indios.

En lo concerniente a esta investigación, entendemos la conformación del 
imaginario del salvaje desde el punto de vista europeocentrista ya que es el 
que determina, por jerarquía lingüística y simbólica, lo que se entiende como 
el salvaje chichimeca al que debía conquistarse y confrontar, en contraposi-
ción del indio mesoamericano, al que se imaginaba como un sujeto provisto 
de “alma de niño” al que debía protegerse.

Durante muchos años, la historia de México empezó con los episodios fi-
nales del “esplendor azteca” y con la implantación de la vida española. En otras 
palabras, se concebía como “azteca” todo lo anterior a la aparición de Cortés, 
y sólo era verdaderamente importante lo que se relacionaba con Europa. Has-
ta el siglo XIX, inclusive, las “ruinas monumentales” de los numerosos sitios 
arqueológicos y otras fuentes de información, que ahora sabemos que no eran 
aztecas, permanecieron casi mudas, excepto para algunos pocos eruditos.



Capítulo 6. Ilán Santiago Leboreiro Reyna

143

Había entonces que integrar al patrimonio cultural y a la historia de Méxi-
co, por ejemplo, las ruinas (hoy sitios arqueológicos) de Oaxaca que eran “muy 
diferentes” de las de la Península de Yucatán o de las de Veracruz, o bien, los 
códices mixtecos respecto a los mayas que eran igualmente distintos. Aún 
ante tal diversidad, se percibía cierto “parentesco”. ¿Cómo clasificar tal con-
glomerado de elementos materiales e ideológicos a las que historiadores y 
arqueólogos llamaban “antigüedades mexicanas”? ¿Eran verdaderamente 
“salvajes” aquellos seres humanos “emplumados y desnudos” que en el siglo 
XVI habían asombrado a los europeos? ¿Por qué las “pirámides” de Teotihua-
cán eran tan “magníficas” como las de Egipto o Mesopotamia? Años de estudio 
e investigación convencieron a los especialistas a crear un concepto histórico, 
antropológico y arqueológico que diera sentido al devenir de los grupos ori-
ginarios del continente americano en general y de los de México en particular, 
anteriores a la llegada de Colón.

Mesoamérica, como concepto, tiene antecedentes históricos previos a su 
definición —como la entendemos hoy— por Paul Kirchoff en 1943. Numerosas 
fuentes coloniales, ya desde el siglo XVI, existía por parte de los españoles una 
percepción de cierta unidad cultural entre los grupos indígenas conquistados. 
Fray Bartolomé de las Casas en su Apologética Historia Sumaria (1986), men-
ciona algunas semejanzas entre las creencias de los indígenas de la Guatema-
la actual y la de otros grupos denominados hoy como mesoamericanos.

Pasarían varios años más para que la Ciencia Antropológica analizara y 
definiera dicha unidad en una Macro área cultural. Otis T. Mason, desde la 
antropogeografía hablaba de los ambientes étnicos de México, en los que 
incluía tanto elementos geográficos como culturales cuando describía alguna 
región de alta cultura. Tal idea era utilizada por él mismo y más adelante por 
Kroeber (1939, pp. 6-7), casi como sinónimo de “área cultural”. Así, a través 
de estas percepciones de los grupos de alta cultura, comenzó a surgir la idea 
del término “área mesoamericana” como concepto formado a partir de la 
combinación básica de los elementos anteriores; sin embargo, al principio los 
factores ambientales tuvieron un mayor peso, pero finalmente el punto deci-
sivo de su conformación la constituyó la parte cultural.

Por otro lado, cabe destacar la definición de la frontera norte mesoameri-
cana dada en el trabajo de Miguel Othón de Mendizábal (1946) titulado: In-
fluencia de la sal en la distribución geográfica de los grupos indígenas de México. 
En este ensayo, Mendizábal, basado en las prácticas de subsistencia que él 
llamó géneros de vida y regímenes alimenticios, realizó un mapa donde trazó 
los resultados de sus investigaciones etnohistóricas de distribución geográfi-
ca de los grupos indígenas de México en la época de la conquista, en el cual 
separaba a los grupos de cazadores-recolectores de los grupos agricultores 



144

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

de la frontera noroeste. De esta forma, “Mendizábal colocó al río Sinaloa 
como frontera entre los grupos prepolíticos de los pequeños estados, anti-
cipándose a lo que otros estudiosos confirmarían posteriormente” (Rome-
ro,1999, p. 234).

Para la delimitación de Mesoamérica, Kirchoff se aprovechó de la subdivi-
sión ya establecida por Kroeber para el continente: Norteamérica, América 
Media y Sudamérica, con el fin de que a partir de cuestiones tecnoeconómicas, 
se agruparan las culturas americanas antiguas en cinco grandes zonas:  
1) cazadores, recolectores y pescadores de Norteamérica; 2) cultivadores in-
feriores de Norteamérica; 3) cultivadores superiores; 4) cultivadores inferiores 
de Sudamérica; y 5) recolectores y cazadores de Sudamérica. En esta división 
continental, Kirchoff privilegió como indicador de cultura a la actividad agrí-
cola. Por otra parte, la ubicación de un grupo humano en un territorio se re-
lacionaría con cuestiones biogeográficas como lo había hecho Kroeber; su 
alimentación se asociaría, a su vez, con la tecnología y con algunos elementos 
materiales de la cultura. Ésta fue la metodología salida de las discusiones del 
Comité y adoptada por Kirchhoff. Otro factor para la delimitación lo fue la 
composición étnica, sobre todo relacionada con la lengua hablada por los 
distintos grupos.

Mesoamérica, desde el punto de vista geográfico, es la región que abarca 
desde el actual estado de Sinaloa y la zona limitada al norte por los ríos Lerma 
y Pánuco en el estado de Tamaulipas, y al sur hasta la actual República de 
Costa Rica en Centroamérica. Dentro de tan vasto territorio, se desarrollaron 
a través de espacios y tiempos numerosas culturas principalmente sedenta-
rias y agricultoras; en su conjunto conforman una macro área cultural en la 
que compartieron entre sí diversas características en común: cultivaban maíz, 
frijol y muchas otras plantas comestibles, vivían en aldeas y en ciudades; 
desarrollaron la alfarería y la cestería, compartían —con variantes locales— 
una cosmovisión muy particular que tenían —y en no pocos lugares tienen— 
expresada tanto en su cultura material como en la inmaterial (dioses, mitos 
y rituales). 

Arqueológicamente se ha podido ubicar la frontera septentrional mesoa-
mericana en el paralelo 38º Norte, sin embargo, dicha frontera fluctuó en el 
tiempo. Hacia el primer milenio de nuestra era, grupos culturalmente mesoa-
mericanos, colonizaron parte de Aridoamérica llegando prácticamente hasta 
el Trópico de Cáncer que al día de hoy corresponde a los estados de Queré-
taro, San Luis Potosí (parcialmente), la parte suroeste de Tamaulipas, Guana-
juato, Zacatecas y Durango (Braniff, 1974 y Hers, 1989).

Entre el 900 y el 1200 d. C., aquellos colonos mesoamericanos abandonaron 
paulatinamente la zona desplazándose hacia el sur del país. Dichos colonos 



Capítulo 6. Ilán Santiago Leboreiro Reyna

145

estaban formados por grupos de habla náhuatl que eventualmente domina-
rían durante el posclásico toda la región mesoamericana, siendo algunos de 
ellos los toltecas, los xochicalcas, los tlaxcaltecas y los mexicas, entre otros. 
Al despoblarse aquella zona, fue siendo poblada por grupos de cazadores-re-
colectores de la Cultura del Desierto que siglos más tarde serían denomina-
dos por los mexicas como teochichimecas (traducido al castellano como “del 
todo bárbaros”) y con los que los españoles verían frenada su conquista 
hacia el norte.

Durante el siglo XVI, el territorio norteño allende las fronteras mesoame-
ricanas era conocido por las culturas sureñas como la Chichimecatlalli, terri-
torio donde vivían grupos humanos con modos de subsistencia y orígenes 
diferentes. Los mesoamericanos entendían por chichimeca a la “gente del 
norte”, fueran tanto nómadas como sedentarios. Por otra parte, designaban 
éstos como teochichimecas a los grupos “del todo salvajes” que no tenían ni 
agricultura ni asiento fijo; si bien algunos de estos grupos aprendieron a cul-
tivar o bien fueron colonizados por grupos de agricultores, lo cierto es que los 
que habitaban en las zonas más áridas del país, nunca dejaron de ser nóma-
das o seminómadas (Braniff, 2001, p. 33).

En los manuscritos pictográficos que han sobrevivido hasta nuestros días 
y que corresponden en su gran mayoría al periodo posclásico mesoamerica-
no, se representan diversos temas relacionados con el origen de los pueblos, 
la creación de sus linajes, o bien, las prácticas rituales o ceremoniales dedica-
das a los dioses que, en general, son poco conocidas o exploradas debido a 
su compleja naturaleza iconográfica.

Uno de los manuscritos más importantes provenientes de la región de 
Cuauhtinchan, Puebla, es la denominada Historia Tolteca-Chichimeca (conocido 
también como Codex Gondra y que se encuentra en la Biblioteca Nacional de 
Francia), en la cual se ofrece una amplia narrativa sobre los grupos tolteca-chi-
chimecas que poblaron la enorme ciudad de Cholula durante el Posclásico 
Temprano, la narrativa abarca un periodo que comienza en tiempos primor-
diales de los toltecas y llega hasta el año de 1547 (figura 2). Este manuscrito, 
en parte pictográfico, en parte alfabético, escrito en lengua náhuatl, constitu-
ye una de las principales fuentes para conocer la historia del señorío de 
Cuauhtinchan y el origen de su compleja conformación étnica desde el asen-
tamiento de los tolteca-chichimecas hasta la llegada de los mixtecos-popo-
locas procedentes de Coixtlahuaca. Según el texto en náhuatl, los siguientes 
son los grupos chichimecas que salieron de Chicomóztoc: los cuauhtinchant-
lacas, moquihuixcas, totomihuaques, acolchichimecas, tzauhctecas, zacate-
cas, malpantlacas y los texcaltecas.



146

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

Figura 2. Chicomoztoc (Historia tolteca-chichimeca, p. 29, ca. 1547-1560). Manuscrito, colección 
Aubin (Joseph-Marius-Alexis), cote MEXICAIN 46-58. Département des Manuscrits, Bibliothèque na-
tionale de France. 

Desde el punto de vista étnico, nos referimos como “Cultura del Desierto” 
a aquellos grupos de cazadores-recolectores cuyas formas de vida, material 
e ideológica, constituyen una dinámica cultural propia y que habitaron en gran 
parte del norte de México (Aridoamérica), es decir, aquellos grupos antagóni-
cos en ambos sentidos a la forma de vida de los grupos agricultores-seden-
tarios como es el caso de Mesoamérica o bien aquellas establecidas en el sur 
de los Estados Unidos conocidos como grupos-pueblo y en el corredor de la 
Sierra Madre Occidental (Oasisamérica).

En los años cincuenta del siglo pasado, se definió arqueológicamente una 
Cultura del Desierto relacionada con los grupos antes referidos, que puede 
identificarse a partir de 7 mil años atrás. Se ubicó primeramente en el suroes-
te de los Estados Unidos y después en diversos sitios del norte de México 
(Jennings, 1957).

Existen diferentes elementos que caracterizan a la Cultura del Desierto, 
una población dispersa, grupos sociopolíticos pequeños, preferencia por la 
habitación en cuevas, nomadismo itinerante de acuerdo con la estación del 
año, explotación intensa del medio ambiente, cosecha-recolección de granos 
silvestres y técnicas especiales para su preparación, cestería y cordelería, con-
fección de redes, esteras, prendas hechas de fibras vegetales y de pieles de 



Capítulo 6. Ilán Santiago Leboreiro Reyna

147

animales, armazones de madera y red para transportar tanto a niños como 
para utensilios, sandalias de fibras vegetales, átlatl (lanzadardos), el arco y la 
flecha, entre muchos otros.

El “Norte de México” en donde se desarrolló la Cultura del Desierto se 
podría entender crudamente como aquello no mesoamericano, es decir, cul-
turas localizadas en territorios extratropicales, carentes de agricultura y resi-
dencia fija, descritos por los propios mesoamericanos en tiempos prehispá-
nicos como “chichimecas”, verdaderos “bárbaros”, belicosos, poco refinados, 
“salvajes”, “encuerados”, pero sobre todo peligrosos. Ya en tiempos coloniales 
fueron descritos de igual manera por los europeos que tuvieron contacto con 
éstos y con los cuales se vieron enfrentados constantemente y con quienes 
casi termina la empresa colonizadora en la Nueva España; y ya muy avanzado 
el siglo XIX, menoscabando económicamente a las ciudades norteñas, hacien-
das ganaderas y la infraestructura comercial de la región.

Se reconoce sucintamente una dualidad entre los modos de vida nómada 
y sedentario desde épocas prehispánicas; y tanto las culturas mesoamerica-
nas como las del Norte reconocían sus propias fronteras. Durante la colonia, 
estas fronteras experimentaron movimientos de expansión y contracción de-
bido al enfrentamiento que sostuvieron por más de 200 años colonos euro-
peos e indígenas aliados mesoamericanos contra las etnias del Norte de Mé-
xico, identificados como nómadas o aquellos que “vivían sin domicilio, sin 
sociedad y sin religión” (Morfi, 1949, p. 211).

Es necesario, entonces, entender el Norte de México como una vasta re-
gión con varios ecosistemas los cuales incidieron en las muchas formas de 
ocupación, en la gran movilidad y organización del espacio, en la estructura 
social de sus habitantes, así como también la variabilidad de formas de rela-
cionarse con la Mesoamérica prehispánica, el virreinato novohispano y el Es-
tado Mexicano del siglo XIX.

Se sabe que la arqueología del Norte de México en general ha carecido de 
la atención y desarrollo suficiente comparada con aquella arqueología me-
soamericana centralista e institucionalizada. Los factores que inciden en lo 
anterior pueden deberse a muchas circunstancias las cuales no podremos 
profundizar en la presente investigación, sin embargo, puede entenderse al 
inmenso territorio a cubrir, al reducido número de investigadores profesio-
nales en la región y, actualmente, a la problemática del narcotráfico y la es-
calada de violencia. Otro factor al que podemos hacer mención es a la poca 
o nula identidad colectiva hacia los grupos indígenas del área en cuestión 
puesto que aún existe en el imaginario la visión del indio como salvaje, bár-
baro, ladrón y sobre todo como el enemigo. Sumando que este imaginario se 
conforma por la narrativa de los mesoamericanos, principalmente los mexicas, 



148

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

que originalmente provienen de esos territorios pero que identitariamente 
se asumen como grupo separado y por la academia que, si bien no ha exclui-
do del todo el estudio de los grupos del noroeste de México, sí ha producido 
muy pocas investigaciones de los mismos. 

Beatriz Braniff menciona que los reducidos cambios tecnológicos desarro-
llados por la Cultura del Desierto se han explicado en razón de que, en estos 
ambientes de difícil supervivencia, una vez descubierta la mejor forma de 
adaptarse al medio, no hay posibilidad ni necesidad de cambios. Lo anterior 
hace suponer a algunos una indudable situación de “retraso” en contraposi-
ción con el “progreso” (sedentarismo) de otros grupos. Cabe destacar que 
estos nómadas, por el contrario, “tienen a su favor el hecho de que gozan de 
una mayor libertad, ya que por lo general no están unidos necesariamente a 
ninguna organización superior y sólo dependen de su astucia y conocimiento 
del medio ambiente para sobrevivir” (2001, p. 34).

Los elementos arriba mencionados permiten hasta cierto punto entender 
la dificultad que tuvieron las culturas mesoamericanas dominantes (en dife-
rentes periodos), los primeros conquistadores propiamente europeos, los 
misioneros y colonos novohispanos y, una vez independizadas, las autorida-
des tanto mexicanas como estadounidenses durante el siglo XIX y los prime-
ros años del siglo XX, para reducir o bien para integrar a los grupos humanos 
del Norte de México y Sur de los Estados Unidos a la lógica de la modernidad 
y progreso que dictaban las potencias occidentales. Lo disímbolo entre estas 
dos formas de vida fueron simplemente irreconciliables.

Durante el siglo XVI, al territorio norteño allende las fronteras mesoameri-
canas, era conocido tanto por la cultura mexica como por los tlaxcaltecas y 
por los purépechas como la Chichimecatlalli. Denominaban a los habitantes de 
dicho territorio como los teochichimecas, grupos “del todo salvajes”, en parti-
cular porque no tenían agricultura ni asiento fijo (Sahagún, 1963, vol. 2, p. 284).

A partir de una reivindicación nacionalista, una vez terminada la guerra de 
independencia en nuestro país, los estudios más ambiciosos por reconstruir 
la historia prehispánica han apuntado siempre a las culturas mesoamerica-
nas. Sahagún, Clavijero, Durán, Mendieta, Bernal Díaz del Castillo, entre otros, 
han sido fuentes primarias obligadas desde el punto de vista historiográfico 
y antropológico. Si bien no deben (como cualquier fuente histórica de esta 
naturaleza) interpretarse literalmente, sin embargo, son referentes ante cual-
quier hallazgo o estudio arqueológico, etnográfico, histórico, etnohistórico, 
demográfico, económico, etcétera, los cuales generalmente aportan valiosa 
información para el análisis e interpretación de los datos obtenidos. Gran 
parte de la investigación histórico-documental en nuestro país se fundamen-
ta en fuentes historiográficas de este tipo. 



Capítulo 6. Ilán Santiago Leboreiro Reyna

149

Las fuentes etnohistóricas coloniales para la región del Norte de México 
contienen innumerables dificultades y por las cuales no pueden ser tomadas 
literalmente: Los primeros contactos entre españoles e indígenas en dicha 
región de México fueron exploraciones de reconocimiento llevadas a cabo 
por militares o civiles con el objetivo de expandir y conquistar nuevos territo-
rios para sí y para la Corona Española. Las descripciones en este primer pe-
riodo suelen ser pobres en información y generalmente no era de su interés 
observar y describir el estilo de vida de los grupos humanos con los que tu-
vieron contacto.

La mayor parte de la información etnohistórica se debe a los misioneros 
jesuitas los cuales llegaron mucho después que los antes mencionados, in-
cluso periodos de más de un siglo, por lo tanto, la vida de los grupos indígenas 
había sido alteradas considerablemente (Griffen, 2000, p. 250). En algunos 
grupos los contactos fueron esporádicos no alterando significativamente la 
organización social.

Los jesuitas solían considerar, a su juicio, que los diversos grupos indígenas 
que habitaban la región poseían una uniformidad cultural, enfatizando las si-
militudes y prestando poca atención a las diferencias culturales. Otro problema 
más que enfrentamos es que no existe una metodología clara de recopilación 
de información, algunas veces se valían de informantes locales, pero a menu-
do también de otras áreas lo cual muchas veces refleja los prejuicios entre 
grupos antagónicos. Se valían, además, de la simple observación directa con 
la cual imprimían sus juicios a través del crisol ideológico de la religión y  
cultura europea. Lo cual también denota el etnocentrismo español el cual, 
muchas veces, al no ser grupos europeos ni católicos, automáticamente los 
calificaban como gentes bárbaras, sin hogar, sin moral ni religión.

De las primeras noticias y crónicas de los primeros contactos entre euro-
peos y nativos americanos la construcción de la imagen espiritual, su capaci-
dad racional se puso en duda y se llegó a un debate muy acalorado en Europa. 
El debate empezó con las denuncias de misioneros religiosos debido a los 
maltratos y vejaciones contra los indígenas por parte de los encomenderos y 
conquistadores españoles en las posesiones caribeñas y en el continente. 

El debate entre los que aseguraban que los indios eran irracionales y, por 
lo tanto, carecían de un alma que se pudiera salvar a través de la fe católica 
y aquellos que los defendieron. El debate culminó a favor de los indios y en 
1537, el papa Pablo III emite la bula Sublimis Deus, (Unigenitus y Veritas ipsa), 
en la que declara que los indios tienen derecho a su libertad y que la fe debe 
predicarse con métodos pacíficos evitando todo tipo de crueldad, es decir, se 
confirma la condición humana de los indios americanos, reconocen su capa-
cidad moral para ser evangelizados y se niega que fueran bárbaros. Sin  



150

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

embargo, si bien reconocen dicha capacidad moral, consideran que no tienen 
la racionalidad suficiente para gobernarse a sí mismos (Gallegos, 1951, p. 23).

Las concesiones y leyes con las cuales se buscó la protección de los indí-
genas en las colonias españolas aplicaron solamente para aquellos indígenas 
considerados en cierta manera “civilizados”, aquellos que en tiempos prehis-
pánicos desarrollaron un estilo de vida sedentario, con alta cultura y una 
verdadera civilización con instituciones estatales administradas por una clase 
gobernante, para los cuales les fue en cierta manera más fácil asimilar un 
gobierno de tipo europeo. Situación muy distinta para aquellos grupos que 
habitaron el Norte de México, el llamado chichimeca, sin gobierno, sin habi-
tación permanente, el bárbaro desnudo y fiero al que aprenderían a odiar y 
temer en el nuevo orden novohispano, conformando el imaginario construido 
por mexicas y españoles, la imagen del indio del Norte de México que tenemos 
hasta nuestros días.

Nuestro conocimiento respecto a la vida cotidiana antes y después de la 
llegada de los españoles de los grupos indígenas de la Cultura del Desierto 
que habitaron gran parte del Norte de México es, lamentablemente, muy li-
mitada. Gran parte de dicho conocimiento se lo debemos a los testimonios 
etnohistóricos expresados principalmente por los primeros exploradores, 
colonos y misioneros que llegaron sucesivamente a la región.

Se puede dividir y distinguir a muy grandes rasgos dos estilos de vida di-
ferentes: el de los grupos que adoptaron la agricultura —aunque incipiente— 
principalmente en el área que conocemos cómo Oasisamérica; vivían en co-
munidades numerosas con asiento fijo o bien de tipo seminómada, 
compartían la misma lengua y construían sus habitaciones agrupadas e inclu-
so en varios niveles, en terrenos abiertos o bien en grandes abrigos rocosos 
en cañadas conocidos como clift dwelers o casas acantilado. Fueron nombra-
dos por los españoles como indios-pueblo y su distribución abarcó, a grandes 
rasgos, desde Arizona, en el actual Estados Unidos (Mesa Verde, cañón del 
Chaco, Cayenta, entre otros), hasta Durango. En México, Paquimé —que fue 
la más desarrollada—, Cuarenta Casas, Cueva de las Ventanas, el grupo del 
Valle de las Cuevas, ubicadas todas en el estado de Chihuahua, y algunas, 
como arroyo blanco, en Durango, pertenecen a dicho grupo.

Y el segundo grupo, que se identifica como grupos de cazadores-recolec-
tores (Cultura del Desierto), siendo su característica principal el nomadismo 
estacional, determinado por factores medioambientales. Estos grupos vivían 
en pequeñas comunidades de tipo familiar y constituían el grueso de la po-
blación que habitó el Norte de México durante la época prehispánica. Dicha 
población irá decayendo durante el virreinato hasta la extinción, de la gran 
mayoría de los grupos étnicos, durante el siglo XVIII y XIX, conocidos en dicho 



Capítulo 6. Ilán Santiago Leboreiro Reyna

151

periodo con nombres genéricos como apaches, comanches, seris, entre otros. 
Abarcaron los actuales estados de Sonora, Baja California y Baja California 
Sur, Sinaloa, Chihuahua, Coahuila, Nuevo León, Tamaulipas, Durango, Zaca-
tecas, Querétaro y San Luis Potosí. Fueron referidos por los europeos como 
grupos belicosos que vivían sin sociedad, sin habitación y sin religión.

En general, las fuentes coinciden en la división de trabajo entre sexos, las 
mujeres se dedicaban básicamente a la recolección y a las labores del hogar, 
sin embargo, muchas veces tomaban parte activa en las luchas cuando de-
fendían sus aldeas. Los hombres por su parte se dedicaban en general a la 
cacería y a brindar protección al grupo. Se menciona que a los niños desde 
pequeños se les enseñaba el empleo del arco, con el cual se dedicaban a 
flechar pequeños reptiles, aves, ratones, peces etc., que dicho sea de paso 
también se incluían en la dieta diaria del grupo. El tamaño del arco dependía 
de la edad del individuo, que después de su iniciación a la vida adulta y de-
pendiendo su habilidad y fuerza éste podría llegar a medir de 160 a 180 cm. 
A pesar de lo simple en su fabricación que llegaron a ser dichas armas, los 
españoles siempre tuvieron respeto a su poder como arma en el campo de 
combate.

Son comunes las referencias del poder de penetración de sus arcos y de 
la habilidad con que los usaban, tanto que prácticamente se sustituyó la co-
raza española de metal por petos de cuero que presentaban una mejor de-
fensa. Se menciona también que algunas etnias envenenaban las puntas de 
sus flechas, una razón más para despertar el miedo entre sus rivales.

En el actual estado de Chihuahua, los primeros españoles en transitar di-
cho estado fueron Alvar Núñez Cabeza de Vaca junto a sus compañeros náu-
fragos de la expedición comandada por Pánfilo de Narváez en 1528 a la Flo-
rida. Dicha expedición, sumada a varias más como la de Vázquez de 
Coronado, habían terminado en fracaso (Aboites, 2006, p. 17). Cabeza de Vaca 
junto con Alonso del Castillo Maldonado, Andrés Dorantes y el Negro Esteba-
nico fueron trasladados a la capital de la Nueva España en julio de 1536 para 
presentarse ante Hernán Cortés y al Virrey Antonio de Mendoza, expresando 
ante éstos la existencia de reinos muy ricos supuestamente situados al norte 
de Culiacán.

Antonio de Mendoza organizó una exploración enviando al fraile Francisco 
Marcos de Niza a buscar las siete ciudades de Cíbola con el Negro Estebanico 
como guía. Partieron de San Miguel de Culiacán el 7 de marzo de 1539. Ade-
más de dicha orden, se le encargó a Niza el de informar de la gente que ha-
bitaba en los territorios que hallase, así como de las plantas, animales, sierras 
y ríos. Esta expedición cruzó el valle de Sonora, el sureste del actual estado 
de Arizona en E. U., y llegó hasta Nuevo México (Pérez-Taylor y Paz Frayre, 
2007, p. 60).



152

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

Las noticias de Niza generaron una nueva expedición conformada también 
por el Virrey, quien envió en esta ocasión a Francisco de Coronado, goberna-
dor de Nueva Galicia. Con Niza como guía partió dicha expedición en 1540 en 
busca de las ciudades de Cíbola. Naturalmente nunca se cumplió los objetivos 
de estas expediciones, nunca se encontraron dichas ciudades, pero en cambio 
se generó ampliamente el conocimiento geográfico de la región, lo que favo-
reció en gran medida al proceso de colonización y evangelización con base en 
el sistema de misiones y presidios.

Debido al avance virreinal hacia el Norte, se suscitaron numerosas quejas 
tanto de españoles como de indígenas de las atrocidades cometidas prime-
ramente por Nuño de Guzmán, que el primer virrey de la Nueva España, 
Antonio de Mendoza decidió iniciar un proceso contra él. Sin embargo, lo 
anterior dejó serias heridas entre los habitantes de la frontera septentrional, 
a tal grado que ya para la década de los años cuarenta del siglo XVI la pobla-
ción indígena decidirá levantarse en contra de las autoridades españolas, 
hecho que trajo consigo una guerra que surgiría a raíz de los pésimos tratos 
por parte de los peninsulares. La guerra del Mixtón, acaecida durante 1541 y 
1542, representa la primera respuesta a los maltratos y vejaciones sufridos 
por los naturales, fue apenas un indicio de lo que serían los siguientes cin-
cuenta años de resistencia (1550-1600) en lo que se conoce como la gran 
Guerra Chichimeca. La guerra poco a poco fue favorable para los peninsulares 
y, finalmente, el gobierno novohispano fue capaz de sofocarla; las muertes 
indígenas fueron en extremo numerosas, incluso contando las de los indíge-
nas aliados a las huestes españolas.

La llamada Guerra Chichimeca, después de lo que se suscitó en el cerro 
del Mixtón, consistió en realidad de una larga serie de rebeliones llevadas a 
cabo en distintas regiones del Norte de México y por diferentes grupos indí-
genas (guamares, caxcanes, zacatecos, cuachichiles, tepehuanes, entre otros). 
La justificación de la guerra por parte de las autoridades novohispanas se 
refleja en muchos textos en los que, por un lado, se demerita a los grupos 
indígenas, y por el otro, se exaltan los logros de los invasores.

Es posible que la complejidad étnica que se integra en el norte no sea 
percibida desde la época prehispánica por los sureños, ya que los mexicas los 
ven como si fueran un solo grupo y los designan con el genérico de chichime-
cas, situación que reproducen los españoles (lo cual hoy en día representa un 
problema para su identificación). Sin embargo, por las fuentes sabemos que 
hay muchos grupos o naciones , cada uno constituido por bandas de 10 a 12 
individuos, tienen un territorio bien delimitado que conocen a la perfección, 
calculan las distancias gracias a la lectura que hacen de las traslaciones de la 
luna, al movimiento del sol y al vuelo de las aves; tienen lenguas, creencias, 



Capítulo 6. Ilán Santiago Leboreiro Reyna

153

arreglo corporal, vestido y costumbres diferentes; los une, sin embargo, la 
forma de vida y de apropiación de los alimentos, la comida, la guerra o la paz 
y el intercambio de mujeres y materias primas o productos elaborados.

A ojos de los españoles observan (según ellos) la tierra despoblada y sin 
cultivar, por lo que deciden llevar ganado y establecer estancias. “Aunque no 
es precisamente así, sino todo lo contrario, ya que sí está ocupada por nó-
madas estacionarios, que ahora ven que sus recursos son menguados por 
el ganado que se toma su agua y se come las plantas con las que ellos se 
alimentan” (Monzón, 2018, p. 7). También resulta que los nómadas tienen 
una noción muy definida con respecto al dominio y autonomía de su terri-
torio el cual defienden a ultranza, ya que es el soporte de su economía y de 
su cosmovisión.

Al paso del tiempo y del avance español las hostilidades crecen, de ser un 
conflicto local, a una guerra sin cuartel, en la que se involucran las etnias 
norteñas ya confederadas y el territorio en disputa, fundamental por ser el 
paso obligado a los Reales de Minas. Los enfrentamientos son cada vez más 
sangrientos y el panorama se torna más complicado en tanto se multiplican 
los ataques hacia finales del siglo XVI. Los recursos inyectados por la Corona 
no parecen ser suficientes en relación con el aumento de los minerales que 
se extraen de las minas y que deben trasladarse a la Nueva España, motivo 
por el que es necesario pacificarlos, o bien, acabar con ellos. “Estos indios, 
según narran las fuentes, no sólo dañan los caminos, sino también prenden 
fuego a los pueblos y a las haciendas, agreden a sus pobladores, asimismo 
las iglesias y sus imágenes son profanados” (Monzón, 2018, p. 10). Ante tal 
panorama, las autoridades virreinales autorizan la guerra a “sangre y fuego” 
y la esclavitud contra los indios, en contra del espíritu conciliador de las Nue-
vas Leyes firmadas desde 1542.

Después de más de 60 años de conflictos y de una guerra abierta se logró, 
en parte, el dominio novohispano del Norte de México, no tanto por las armas, 
sino mediante una combinación de diplomacia, compra/tributo de los líderes 
norteños y la conversión religiosa. “De la experiencia de esta pacificación bro-
tó el sistema de misiones que tan bien había de servir a España en su ulterior 
expansión por el continente americano. También de ella brotó una mezcla de 
sangre india, sedentaria y nómada, junto con la variedad europea” (Powell, 
1996, p. 213).

La pacificación y la posterior expansión novohispana del Norte, además 
de lo antes mencionado, la colonización —algunas veces forzada por parte de 
indígenas sedentarios del centro de México (principalmente tlaxcaltecas) para 
“poner ejemplo de un modo civilizado” (Powell, 1996, p. 213)—; y el aprovisio-
namiento de los grupos nómadas de diversos enceres, así como de los colonos 



154

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

sedentarios, con fondos de la real hacienda, garantizaron por algunos años 
la paz en la región. Cabe mencionar que después de la independencia de 
México las numerosas intervenciones extranjeras y guerras civiles que duran-
te gran parte del siglo XIX mermaron las finanzas del país, y provocaron, a 
finales de dicho siglo, que estallaran nuevos conflictos en el Norte de México, 
dando lugar a las llamadas Guerras Apaches (1861-1886).

Conclusiones. La imagen del chichimeca

La mayoría de las culturas mesoamericanas carecieron del desarrollo de una 
escritura silábica-alfabética (salvo excepciones como la cultura ñuiñe o bien 
la cultura maya), por lo tanto, las representaciones gráfico-visuales cobraron 
en ellas particular relevancia y complejidad. La elaboración de códices (los 
europeos los denominaban “libros de pinturas”) principalmente, servían como 
documentos iconográficos y como formas de registro de temáticas diversas 
(se representaban también en elementos arquitectónicos, cerámica, escultu-
ra, entre otras). En su mayoría, los códices prehispánicos se presentan en un 
formato único; se trata de largas tiras de papel amate o de piel de animales 
que fueron doblados a manera de biombo, aunque también existen en forma 
de tiras, rollos o en lienzos. Eran elaborados por las élites mesoamericanas 
en la figura de los tlacuilos, quienes eran los encargados de registrar y pintar 
dichos códices y trabajaban con sacerdotes en los templos o bien con los 
administradores gubernamentales en mercados o edificios de Estado.

En época prehispánica, la “lectura” de los códices venía acompañada con 
la narración de especialistas que guardaban a través de la tradición oral los 
elementos que se querían comunicar. En este sentido, la simbología, los co-
lores, la iconografía, entre otros elementos, eran de suma importancia para 
estas culturas y, por lo tanto, no cabía lugar para la improvisación. La imagen 
representaba la cosmovisión y, desde su punto de vista, la continuidad del 
mundo.

La gran mayoría de los códices prehispánicos fueron destruidos a lo largo 
de la conquista y la evangelización, sin embargo, la tradición en la elaboración 
de códices perduró por algún tiempo y se elaboraron varios en la época no-
vohispana, aunque cambiaron los estilos bajo la influencia de los modelos 
europeos de dibujo. Uno de estos códices elaborados después de la conquis-
ta es el Códice Tlotzin o Mapa Tlotzin.

Es un códice acolhua (era un grupo nahua establecidos en el centro de 
México, aliado de los mexicas) elaborado junto con el Mapa Quinatzin, posi-
blemente entre 1541 y 1545, por los alumnos de la Escuela de Texcoco. Narra 



Capítulo 6. Ilán Santiago Leboreiro Reyna

155

la historia de los acolhuas desde su sedentarización (en el siglo XIII) hasta el 
reinado de Nezahualpilli (a fines del siglo XV). Incluye su migración al valle de 
Anáhuac y la fundación de Texcoco. Cada uno de los personajes que en este 
aparecen, tiene su antropónimo o nombre personal pintado en grifos y deli-
neados en color negro.

El códice Tlotzin se refiere a los chichimecas, su vida de cazadores nómadas; 
su migración a la Cuenca de México bajo la dirección de Xólotl; la fundación de 
Texcoco por Tlotzin y un resumen desde esa época hasta Nezahualpilli. En este 
documento las glosas en náhuatl son largas, tratando de explicar las imágenes 
a lo largo de la tira. Es posible que el documento se realizara para ser presen-
tado a las autoridades españolas como una explicación sobre el linaje de la 
nobleza sobreviviente a la conquista (Carrera, 1965).

En el Mapa o Códice Quinatzin se puede observar cómo se representaba 
a los denominados (por los mesoamericanos) teochichimecas con elementos 
correspondientes a su hábitat; la cueva (habitación), sus vestidos de piel, el 
arco y la flecha, así como la flora y la fauna propios del desierto y del semide-
sierto; cabe mencionar que estos elementos se repiten en numerosos códices 
y mapas de la posconquista (figura 3). 

En el Códice Matritense (figura 4) se representa la historia de los acol-
hua-chichimeca y su transformación en pueblo civilizado; es interesante, grá-
ficamente, cómo se representa, históricamente, el linaje de los gobernantes 
acolhuas transitando, sobre todo su atuendo: de vestir pieles y empuñar el 
arco y la flecha, hasta ser representados con atavíos mesoamericanos des-
pués de que fueran civilizados, “o tal vez será mejor decir integrados al terri-
torio o a las sociedades del altiplano, a pesar de que muchos de ellos seguían 
ufanándose de ser chichimecas” (Braniff, 2001, p. 35).



156

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

 

Figura 3. Mapa Quinatzin: vie nomade et sédentaire (Mapa Quinatzin – Texcoco, planche 1, ca. 1542?). 
Manuscrito, colección Fernando de Alva Ixtlilxochitl, cote MEXICAIN 11-12, Département des Manus-
crits, Bibliothèque nationale de France. 



Capítulo 6. Ilán Santiago Leboreiro Reyna

157

Figura 4. Códice matritense o Primeros memoriales, señores de México (fotografía, ca. 1945). Ciudad 
de México. Fototeca Nacional, Instituto Nacional de Antropología e Historia (INAH). 



158

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

Si bien la representación gráfica del chichimeca antes descrita en diversos 
documentos, anterior y posterior a el periodo de conquista, es de llamar la 
atención que en la Tira de la peregrinación (o Códice Boturini), que se refiere 
a los mexicas, considerados por ellos mismos también chichimecas, desde la 
primera lámina referente a la salida de su lugar de origen, Aztlán, se les dibu-
ja con vestimenta mesoamericana, y en vez de cuevas se representan basa-
mentos piramidales (figura 5). Es muy probable que lo anterior se deba a la 
profunda reforma religiosa implementada por Tlacaelel, conquistador del 
señorío de Azcapotzalco y artífice de la supremacía mexica en el centro de 
México a partir del año de 1428. Como ideólogo, hizo posible la formación 
de una nueva imagen del ser de los mexicas, tanto en su conciencia históri-
ca como en su concepción religiosa. Para ello, de común acuerdo con el tla-
toani Itzcóatl, dispuso que se quemaran los códices o libros de anales, en los 
que el pueblo mexica aparecía débil y pobre, y se reescribiera su historia a la 
luz de la grandeza que estaba alcanzando. Se dice, además, en las antiguas 
crónicas, que Tlacaélel se afanó por enaltecer la persona del dios Huitzilopo-
chtli, hasta hacer de él la deidad suprema de los mexicas. Por consejo de él, 
Motecuhzoma Ilhuicamina reedificó y amplió el Templo Mayor de Tenochtitlan.

Figura 5. Tira de la peregrinación (Códice Boturini, siglo XVI). Amate pintado, 21 ½ folios (19.8 × 549 
cm). Excolección Boturini, actualmente en la Biblioteca Nacional de Antropología e Historia, México. 
Reproducción digital en dominio público (Public Domain Mark 1.0). Fuente: Internet Archive (recupe-
rado el 13 de febrero de 2025).



Capítulo 6. Ilán Santiago Leboreiro Reyna

159

En la construcción de las representaciones e imaginarios sociales en torno 
al llamado chichimeca, podemos identificar en las fuentes históricas la evolu-
ción del término conforme la conquista se iba adentrando cada vez más al 
territorio septentrional ocupado por los primeros. El término chichimeca, que 
a inicios del siglo XVI era conocido por los europeos a través de los ojos de 
sus informantes mesoamericanos como aquella gran cultura guerrera de los 
cuales descendían los mexicas, sumado al imaginario medieval de los con-
quistadores que veían en el nuevo territorio inexplorado del Norte, el lugar 
de ciudades magníficas y ricas como las míticas Cíbola y Quibira donde po�-
drían emprender y satisfacer sus afanes de futura prosperidad.

Tres de los cronistas principales de la Nueva España que escriben sobre la 
historia de los habitantes del valle de México previo a la caída de Tenochtitlán; 
el primero es fray Diego Durán (2006), perteneciente a la orden de los domi-
nicos, con su obra Historia de las Indias de Nueva España e islas de la tierra firme, 
escrita en 1581. El segundo cronista es fray Bernardino de Sahagún (1500-
1590), franciscano que escribe en 1582 la Historia general de las cosas de la 
Nueva España (1963); y el tercero, franciscano también, fray Juan de Torque-
mada (1557-1624) que escribió su obra Monarquía indiana en 1615 (1943).

Derivado de nuestro análisis hermenéutico de las fuentes históricas colo-
niales, concluimos que las descripciones de fray Bernardino de Sahagún (1963) 
serían las más cercanas a la realidad. Identifica tres géneros de chichimecas: 
primero, se refiere a los otomíes, que corresponden a los grupos (mesoameri-
canos) que habitaron en el siglo XVI en la frontera septentrional de Mesoamé-
rica (Querétaro, Guanajuato e Hidalgo), y que ayudaron a los españoles tanto 
en la Guerra del Mixtón como en la gran Guerra Chichimeca. El segundo, a los 
tamime, que se pueden identificar claramente por las características descritas 
por Sahagún con los grupos seminómadas de Oasisamérica (llamados grupos 
pueblo por los españoles); y el tercero, es el de los llamados teochichimecas, 
que corresponden indudablemente a los grupos de cazadores recolectores de 
la Cultura del Desierto que habitaron en su totalidad en Aridoamérica.

La imagen tuvo un papel primordial en los procesos de conquista y colo-
nización; supuso para los europeos una gran empresa de occidentalización 
en forma de guerra de imágenes, sobre todo en el ámbito religioso.

En los códices analizados para la presente investigación, podemos concluir 
que fueron un medio de comunicación importante a través del cual los grupos 
mesoamericanos aliados en la conquista del norte de México dejaron paten-
te, ante las autoridades de la Corona, la diferencia cultural entre ellos y los 
genéricamente llamados chichimecas que, si bien alguna vez lo fueron, habían 
aceptado la fe católica y la autoridad del monarca vehementemente y por lo 
tanto eran merecedores de diversas gratificaciones y prebendas reales.



160

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

El término genérico del chichimeca ha evolucionado tanto en el imaginario 
como en sus representaciones sociales. Para los mexicas significaban, por un 
lado, parte importante de su herencia guerrera y como reivindicación de su 
dominación por sobre las demás culturas mesoamericanas y, por otro, como 
grupos antagónicos con los que no había ningún beneficio tributario para 
ellos, además del hecho de que no representaron una amenaza real a su 
dominio territorial. Previo a la guerra del Mixtón y de la gran Guerra Chichi-
meca los conquistadores, con un imaginario aún medieval, emplearon una 
gran cantidad de recursos materiales con la idea de encontrar ciudades míti-
cas habitadas por amazonas y de supuestas riquezas inimaginables como las 
inexistentes siete ciudades de Cíbola. Durante tres siglos se enfrentaron a un 
enemigo casi irreductible al cual se le enfrentó por diversos medios, y sólo a 
través del establecimiento de misiones y a la evangelización es que comenza-
ron a ganar terreno. Los grupos indígenas del centro de México fueron los 
que hicieron posible el establecimiento de colonias al ser insertados en un 
territorio al cual debieron de transformar para hacer posible la vida sedenta-
ria. Aún hasta finales del siglo XIX y principios del XX, a los grupos cazado-
res-recolectores se les consideraba literalmente como el enemigo, quizás por 
ello, la actual población norteña no posee ningún sentimiento reivindicativo 
hacia los primeros. Por último, es importante recalcar, que el término chichi-
meca es un término que proviene del centro de México; las fuentes escritas 
locales y contemporáneas desde el siglo XVI al XIX no se refieren éstos con 
dicho término. Desde la academia (desde el centro de México) ya entrado el 
siglo XX, no sólo se retomó al término chichimeca para designar a sus antiguos 
habitantes, sino que además se retomó el término, geográficamente hablan-
do, de la Gran Chichimeca para referirse al territorio en que se desarrolló la 
Cultura del Desierto. Para la presente investigación, consideramos que ambos 
términos son incorrectos y centralizados.



Capítulo 6. Ilán Santiago Leboreiro Reyna

161

Referencias

Aboites, L. (2006). Breve historia de Chihuahua. Fondo de Cultura Económica, 
El Colegio de México.

Alvar Ezquerra, A. (2002). Isabel la Católica, Temas de Hoy.

Armillas, P. (1969). The Arid Frontier of Mexican Civilization, en Transactions of 
the New York Academy of Sciences, segunda serie, vol. 31, núm. 6, pp. 697-
704.

Barta, R. (2001). El mito del salvaje, en  Ciencias, número 60-61, UNAM, Méxi-
co, pp. 88-96.

Bibliothèque nationale de France (ca. 1547–1560). Chicomoztoc [Manuscrito, 
página 29 de Historia Tolteca-Chichimeca, colección Aubin (Joseph-Ma-
rius-Alexis), cote MEXICAIN 46-58]. Département des Manuscrits. https://
images.bnf.fr/#/detail/777888/23

Bibliothèque nationale de France (ca. 1542?). Mapa Quinatzin: vie nomade et 
sédentaire [Manuscrito, planche 1 de Mapa Quinatzin – Texcoco, colección 
Fernando de Alva Ixtlilxochitl, cote MEXICAIN 11-12]. Département des Ma-
nuscrits. https://images.bnf.fr

Braniff, B. (1974). Oscilación de la frontera septentrional mesoamericana, en 
Betty Bell (ed.), The Archaeology of West México, Ajijic, Jalisco, pp. 40-50.

Braniff, B. L. Cordell, M. Gutiérrez, E. Villalpando y M. Hers (2001). La Gran 
Chichimeca. El lugar de las rocas secas, CONACULTA/Jaca Book SpA.

Carrera, M. (1965). Códices, mapas y lienzos acerca de la cultura Náhuatl, en 
Estudios de Cultura Náhuatl, número 5, pp. 220-165.

Céspedes, G. (1991). La exploración del Atlántico. Mapfre.

Chavero, A. (1891). Obras históricas de Don Fernando de Alva Ixtlilxóchitl, tomo 
I, Oficina Tip. de la Secretaría de Fomento.

De las Casas, B. (1986). Apologética Historia Sumaria. FCE.

Durán, D. (2006). Historia de las Indias de Nueva España e islas de la tierra firme, 
Tomo I, Editorial Porrúa.

Gallegos, J. M. (1951). El pensamiento mexicano en los siglos XVI y XVII, UNAM.

Gamboa Herrera, J.I., Morales J.F., y Rodríguez E. (2005). El origen y el salvaje. 
Un acercamiento al concepto de lo chichimeca, Memoria XVIII Encuentro  



162

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

Nacional de Investigadores del Pensamiento Novohispano, Universidad 
Autónoma de San Luis Potosí, México.

Griffen, W. (2000). Observations on the Limitations of Data on the Ethnohis-
tory of Northern Mexico. En Nómadas y sedentarios en el norte de México. 
Homenaje a Beatriz Braniff, editado por Marie–Areti Hers et al., 249–273. 
Universidad Nacional Autónoma de México. 

Hers, M.-A. (1989). Los toltecas en tierras chichimecas, Instituto de Investigacio-
nes Estéticas (Cuadernos de Historia del Arte 35), UNAM.

Jennings, J. (1957). Danger Cave, Memoirs of the Society of American Archaeolo-
gy (suplemento), American Antiquity, vol. 23, núm. 2, parte 2. Cambridge 
University Press.

Jodelete, D. (1984). La representación social: fenómenos, concepto y teoría, 
en S. Moscovici (comp.). Psicología Social II, Paidós, 1984, pp. 469-493

Kirchhoff, P. (1943). Mesoamérica. Sus límites geográficos, composición étni-
ca y caracteres culturales, en Acta Americana, vol. 1, núm. 1, pp. 92-107.

Kroeber, A. (1939/1992). Cultural and Natural Areas of Native North America, 
en Una definición de Mesoamérica. Jaime Litvak King. Compilador. pp. 105-
139.

Mendizábal, M. O. (1946). Influencia de la sal en la distribución geográfica de 
los grupos indígenas de México, en Obras completas. T. II. Talleres Gráficos 
de la Nación. pp. 174-340.

Monzón, M. (2018). La guerra del exterminio contra los grupos chichimecas. 
INAH.

Morfi, Fray Agustín de (1949). Viaje de indios y diario del Nuevo México. Porrúa.

Moscovici, S. (1979). El psicoanálisis, su imagen y su público. Huemul.

Mora, M. (2002). La teoría de las representaciones sociales de Serge Mosco-
voci, en Athenea Digital, número 2. http://blues.uab.es/athenea/num2/
Mora.pdf

O´Gorman, E. (1958). La invención de América. Tierra Firme.

Olivares, D. (2013). “El salvaje en la Baja Edad Media”, Revista Digital de Icono-
grafía Medieval, vol. V, nº 10, 2013, pp. 41-55.

Pérez-Taylor, R. y M.A. Paz Frayre (2007). Materiales para la historia de Sonora. 
IIA-UNAM.



Capítulo 6. Ilán Santiago Leboreiro Reyna

163

Powell, P. (1996). La Guerra Chichimeca 1550-1600. Fondo de Cultura Econó-
mica.

Randazzo, F. (2012). “Los imaginarios sociales como herramienta”, Imagonau-
tas [2], Universidad de Santiago de Compostela, pp. 77-96.

Romero Contreras, T. (1999). “Mesoamérica: historia y reconsideración del 
concepto”. Ciencia Ergo Sum, vol. 6, núm. 3, noviembre. Universidad Autó-
noma del Estado de México.

Sahagún, B. (1963). Historia general de las cosas de la Nueva España, 3 vols. Alfa.

Suárez Fernández, L.(1959). Nobleza y monarquía. Valladolid.

Torquemada, J. (1943). Monarquía indiana, 3 tomos, Salvador Chávez Hayhoe.

Zunzunegui, J. M. (2022). La revolución humana. Una historia de la civilización, 
Penguin Random House.





165165

La interculturalidad y su representación
en imágenes

Lorena Noyola Piña
Irving Samadhi Aguilar Rocha

Introducción

El diseño social del siglo XXI busca contribuir a la construcción de imaginarios 
y visiones del mundo a partir del respeto, la inclusión y el reconocimiento de 
la diversidad cultural y sus saberes, frente a una era de creciente mercantili-
zación de la vida y globalización, cuyos motores principales son la eficiencia y 
la rentabilidad de todo lo que constituye el mundo humano y no humano. 
Victor Papanek (2014) fue el primero en mostrar el carácter multidisciplinar 
del diseño y amplió la posibilidad de sus implicaciones: “El diseño tiene que 
ser una herramienta innovadora, altamente creativa e interdisciplinaria, que 
responda a las verdaderas necesidades de la humanidad. Ha de estar más 
orientado a la investigación […]” (p. 22). Estas necesidades en países occiden-
talizados obedecen a las desigualdades, xenofobias, racismos, discriminación 
de poblaciones minoritarias, como los pobladores indígenas, afrodescendien-
tes, pero también las mujeres frente al sistema occidental fuertemente pa-
triarcal; de aquí que vinculemos la labor del diseño para atender el proyecto 
intercultural desde el ámbito educativo. A partir de aquí se apela a la respon-
sabilidad no sólo del diseñador, sino de la educación en general y en particu�-
lar; en la formación de quienes son generadores de imágenes en la que se 
debe instar a tomar conciencia de las problemáticas sociales para proponer 
alternativas y soluciones desde el diseño social, pero también en la educación 
en general, en la que debe alentarse el uso consciente de los recursos y el 
pensamiento crítico para la detección de las problemáticas y la sugerencia de 
sus posibles resoluciones. En el caso de la función del diseño es fundamental, 



166

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

ya que implica la interrogación sobre la formulación y la definición de los 
problemas mismos, como afirmarán E. Ramon Rispoli y Ester Jordana (2016, 
p. 423). Esta dimensión nos remite a una actitud filosófica y reflexiva que 
permite profundizar sobre sus acciones e implicaciones. Adicionalmente, hace, 
de quien diseña, un agente crítico que propone soluciones a problemáticas 
complejas desde una mirada social, responsabilidad e innovación social. La 
tendencia de la responsabilidad del diseño no es nueva como enfoque, pero si 
es novedosa su dispersión en los circuitos que antes sólo eran ocupados por 
el diseño comercial, aquel que sólo se encarga de generar diseño al servicio 
del mercado y que en la mayoría de sus vertientes no resuelve ni considera 
las necesidades sociales de los países occidentalizados.

Hemos elegido hablar de la imagen o las imágenes  desde el diseño, porque 
son estas una forma poderosa de transmitir mensajes, emociones e identida-
des. El lenguaje visual que representan las imágenes transmite emociones, 
valores y connotaciones sociales que repercuten en el entendimiento del 
mundo y en la forma en cómo nos relacionamos con nuestro entorno. Pero 
no sólo desde el diseño, también se aborda desde la filosofía, como repre
sen taciones de mundo, como forma de entender nuestras actuales socie-
dades desde su crítica a la modernidad hasta la posibilidad de crear otra 
forma de entender el mundo, donde la función del diseño tiene lugar para 
resistir a la univisión y uniformización de comprensiones de mundo. Nuestros 
objetivos son, en prime r lugar, comprender y caracterizar nuestra moderni-
dad junto con sus sociedades globales y mercantilizadas. El papel de la imagen 
aquí es de gran importancia por su crítica  a la desigualdad, discriminación, 
xenofobia, etcétera, de las minorías en los países occidentalizados; lo anterior 
da lugar a la propuesta del proyecto intercultural que busca introyectarlo en 
una visión del mundo que permita afrontar estos problemas. Para ello es 
necesario definir qué se entiende por el proyecto intercultural desde los paí-
ses occidentalizados. En segundo  lugar, se busca mostrar la función del dise-
ño y su pertinencia a través de la creación de imágenes para contribuir en 
otra construcción de mundo que permita acabar o, por lo menos, minimizar 
estos problemas, poniendo el acento en la comunicación y el diálogo frente 
a la diversidad y en reconocimiento de ella. Para ello, es necesario definir la 
función del diseño, su labor, sus procesos y su relación con las imágenes.

Esta propuesta de investigación es un acercami ento desde las metodolo-
gías de las humanidades, desde la filosofía, la sociología y el diseño; por lo 
que se busca abrir caminos a la reflexión y posibles acercamientos a otras 
formas de producir y pensar, por lo que no tiene resultados o conclusiones 
determinantes.



Capítulo 7. Lorena Noyola Piña e Irving Samadhi Aguilar Rocha

167

Nuestra modernidad, la imagen e interculturalidad

Pensar en la imagen en el siglo XXI representa un esfuerzo por entender 
nuestro contexto y la forma de pensar y representar el mundo que nos rodea 
como sociedad. Desde la filosofía, la cuestión de la imagen como representa-
ción del mundo, La época de la imagen del mundo (Heidegger, 2003) o La so-
ciedad del espectáculo (Guy Debord, 2003), basados justo en la representación 
de las imágenes del mundo. Ambos, desde diferentes aristas, hacen una se-
vera crítica a la modernidad que les tocó vivir, y que en buena parte caracte-
riza la nuestra. En el caso de Heidegger, la época moderna denuncia que 
nuestra concepción del mundo está construida con conceptos muy alejados 
de la experiencia originaria de estar en el mundo. Este modo de pensar, que 
corresponde a una visión científica-técnica, capaz de calcular, experimentar 
y comprobar, de modo que la verdad con la cual construimos nuestras con-
vicciones sobre el mundo está sustentada en esta conceptualización, instau-
rando una única y uniforme visión del mundo, según la cual se emplaza al ser 
humano a que pueda beneficiarse de éste y lo explote. Con ello, se puso en 
la base la forma lógica de la definitiva instrumentalización del mundo. La 
crítica consiste en el predominio de la técnica basada en la disolución total de 
la cultura, sea arte o poesía, dado que está dominada por industrias y orga-
nizaciones. Es decir , la cultura se ha industrializado, aquello que es en princi-
pio no puede ser convertido en mercancía. “De este modo, la técnica moder-
na, como un solicitador sacar de lo oculto, no es ningún mero hacer del 
hombre. De ahí que incluso aquel provocar que emplaza al hombre a solicitar 
lo real como existencia debemos tomarlo tal y como se muestra” (Heidegger, 
2001, p. 19).1

El dominio de las ciencias, la organización programada y orientada a la 
obtención de beneficios y resultados se hace mediante el equipamiento téc-
nico. Este pensamiento convirtió a las personas en sujetos de esa explotación, 
dándoles una subjetividad autónoma con respecto a los objetos de la natura-
leza; en esto consiste el emplazamiento del propio ser humano, según Heide-
gger, donde éste ha acabado por convertirse en sí mismo en una materia 
prima más, en recurso humano.

La estructura de emplazamiento es lo coligante de aquel emplazar que emplaza al hom-
bre a hacer salir de lo oculto lo real y efectivo, en el modo del solicitar como existencias. 
En tanto que provocado, de este modo, el hombre está en la región esencial de la estruc-
tura de emplazamiento. No puede de ninguna manera asumir a posteriori una relación 
con ella (Heidegger, 2001, p. 22).

1	  Nota de las autoras: la cita textual de este párrafo es parte de la traducción.



168

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

Lo que se encuentra detrás de esta visión es la lógica racional y eficiente 
que se caracteriza como el pensamiento occidental moderno, que lleva en su 
seno una actitud de exigencia y poder sobre todo lo que rodea al ser humano, 
incluso al propio ser humano.

Se exige a la naturaleza a que libere energías que pueden ser acumuladas 
y distribuidas. “El emplazar se expresa como separar, transformar, acumular, 
distribuir y conmutar. Así el desvelar de la técnica moderna nos hace ver la 
naturaleza, y no solo ella, como fondo disponible de energía que puede ser 
emplazada y gastada cuando convenga” (Esquirol, 2011, p. 55). Lo anterior se 
extiende a todos los ámbitos de la vida, incluyendo, como ya se mencionó, a 
las culturas.

Lo anterior es posible, siguiendo a Heidegger, porque el pensamiento téc-
nico nos hace ver la cultura, la naturaleza y, en general, a todo lo que nos 
rodea como fondo disponible. En el caso de la naturaleza, entendida única-
mente como energía —es decir, utilizar el viento, el petróleo, el agua como 
energía transformable y acumulable para poder ser distribuida—; en el caso de 
la cultura, como costumbres particulares; al propio hombre, como recurso 
humano. Es decir, todo es visto como recurso o “existencia”, mercancía, que 
ha sido desocultada por el provocar, es decir, la exist encia entendida como 
un artículo en stock. “Como cuando se pregunta en una zapatería si del mo-
delo de zapatos visto en el escaparate tienen tal número y el dependiente 
pide que aguardemos un momento mientras va a la trastienda para compro-
bar si quedan ‘existencias’” (Esquirol, 2011, p. 55). Como podemos ver, cuan-
do la técnica ha alcanzado escala planetaria se ha podido uniformizar pueblos 
y naciones, anulando toda posible diferencia entre ellos, se explota el plane-
ta hasta la devastación. Cuando el pensamiento científico-técnico domina 
todos los ámbitos de la vida a través de su técnica, y es así como se hace 
decisiva de la época.

Desde una perspectiva marxista y no fenomenológica, la caracterización 
de nuestras sociedades modernas no se aleja de pensar en ellas a través de 
las imágenes, pero en sentido de espectáculo. Guy Debord escribió en 1967 
su texto La sociedad del espectáculo, donde describe a las sociedades posin-
dustriales como obras de entretenimiento y diversión de la calidad más baja 
y degenerada. Se trata de una forma de entender el mundo como espectácu-
lo, se trata de sociedades modernas con un desarrollo fuerte de la economía 
que conduce a la conformación de las sociedades de consumo de masas y de 
la industria del ocio asociada a la economía de la abundancia. La vida  cotidia-
na cambió significativamente debido a la generalización de los medios de 
comunicación audiovisual. En la tesis I de La sociedad del espectáculo, Debord 
afirma lo siguiente: “La vida entera de las sociedades en las que imperan las 



Capítulo 7. Lorena Noyola Piña e Irving Samadhi Aguilar Rocha

169

condiciones de producción modernas se anuncia como una inmensa acumula-
ción de espectáculos. Todo lo directamente experimentado se ha convertido 
en una representación”. Lo anterior es lo que también Heidegger denuncia, 
el hecho de que la época de la imagen del mundo sea la moderna, consiste, 
como ya se dijo, en que toda experiencia que tengas del mundo que nos rodea 
es una representación (una imagen) alejada de la experiencia misma; es, en 
palabras de Debord y en consonancia con Heidegger, una visión objetivada del 
mundo, entendida como la abstracción del mundo.

La crítica, a grandes rasgos, consiste en el uso que se estaba haciendo de 
la acumulación de medios y bienes de que la sociedad disponía y la preocu-
pación por la pobreza de la vida de los trabajadores. De la misma forma, 
Theodor Adorno y Max Horkheimer analizaron, en su texto Dialéctica de la 
Ilustración (1969), que la alienación de los trabajadores ya no se centra en el 
trabajo asalariado, sino que se enfoca en el ocio, que tiene como objetivo la 
desposesión del tiempo de la vida de los seres humanos. Hasta aquí el prole-
tariado ya fue convertido en “masa de consumidores pasivos y satisfechos en 
grado de espectadores”, como afirmará José Luis Pardo (2003, p. 12), que 
asisten a su propia enajenación sin oponer resistencia. Aquí la fuerza de tra-
bajo ha cambiado de signo, como dirá Gae y Ramón Benedito (2003, p. 183), 
el que a ntes era un individuo explotado ahora es consumidor ilusionado.

El sistema capitalista supuso la generalización de los criterios comerciales 
orientados a seducir a consumidores, no sólo en los países occidentales, sino 
también en los occidentalizados.2 Se trata de la ilusión de nivelar las condicio-
nes de vida de las sociedades modernas y, debido a ello, las desigualdades 
son aceptadas, porque se las consideran temporales, dado que todos pode-
mos tener acceso generalizado a bienes que eran privilegio de pocos, inclui-
dos los países occidentalizados.

Desde esta perspectiva, la globalización3 y sus conceptos derivados, pro-
piciados por el contexto anteriormente descrito y el desarrollo permanente 

2	 Hemos tomado la distinción entre países occidentalizados y occidentales del texto Repensar la occidentali-
zación. Ir más allá de las disciplinas (2023, p. 147) de Julieta Espinosa, en el que se exponen las condiciones 
y consecuencias de los usos del conocimiento a partir de la emergencia de un pensamiento y postura de 
países “occidentalizados”, entendidos como “los países donde las y los ciudadanos se desenvuelven entre 
visiones y expectativas provenientes de las sociedades occidentales en paralelo a cosmovisiones propias 
de sus pasados interrumpidos por la invasión, la esclavitud y la colonia… El pensamiento occidentalizado 
autoriza la desaparición de los obstáculos que no lleven al progreso ilimitado, a la distribución de con-
diciones privilegiadas entre naciones y grupos sociales. Todo para legitimar el progreso y la civilización, 
cuya vía y potencializador es el desarrollo tecnológico.” Para profundizar, se recomienda su lectura, dado 
que la propuesta de este texto consiste en utilizar la caracterización de los países occidentalizados como 
un ejercicio de problematización, dado que identifica las plataformas (estructuras) que han permitido 
pensar(se) como sociedades herederas occidentales.

3	 Dentro del sistema global, nos parece pertinente la puntualización de Esquirol (2005, p. 32) porque de fondo 
marca la línea a la que tiende la pertinencia de la interculturalidad frente a este sistema: “Las identidades (si 



170

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

de las nuevas tecnologías, también ha propiciado la conciencia de los límites 
reales del planeta, pensando, por ejemplo, en la distinción entre países occi-
dentalizados y occidentales, la resis tencia en todos los niveles frente al mo-
delo hegemónico, que busca superar los desequilibrios entre las diferentes 
culturas. Es por ello que ha surgido el proyecto intercultural, sobre todo en 
países occidentalizados. Este proyecto tiene que ver con el diálogo entre cul-
turas, civilizaciones y religiones.

A partir de aquí, se entiende la interculturalidad desde América Latina; se 
encuentra vinculada estrechamente a su contexto, su geografía, a las luchas 
históricas y actuales de los pueblos indígenas y negros. Pero también está 
ligada a sus construcciones sociales, culturales, políticas, éticas y epistémicas, 
como ya se mencionó. Desde el  pensamiento decolonial, la intercultura tendrá 
un punto medular basado en la crítica del proyecto intercultural que no bus-
que la transformación y se quede en la teorización. Representante de la po-
sición es Catherine Walsh (2006), tal y como lo hacen algunas propuestas de 
Raúl Fornet-Betancourt (2002, 2004). Se trata de entender la interculturalidad 
como procesos de construcción de otros conocimientos, pero también de 
prácticas políticas otras, de formas distintas de un poder social otro, como 
afirma Walsh (2006), en relación con y en contra de la modernidad o colonia-
lidad. Pero eso otro, de acuerdo con la autora, hay que entenderlo como un 
pensamiento práctico o como un poder de y desde la diferencia que, a nues-
tro parecer, es el centro del diálogo intercultural; es a lo que debería tender 
la filosofía intercultural: a dar cuenta de la diversidad desde ella misma, cues-
tión con fuertes dificultades tanto en el ámbito teórico como en el práctico.

Esto se relaciona directamente con la crítica a los constructos teóricos 
académicos que son aplicados a casos para su análisis. Sin embargo, en el 
sentido del concepto de interculturalidad que defiende Walsh y que se sos-
tiene en este ejercicio, es todo lo contrario: se trata de construir, desde la 
diferencia, un pensamiento que pueda dirigirse hacia una descolonización del 
poder, el pensamiento, la educación y la vida. Catherine Walsh afirma que 
esta propuesta surge desde el indigenismo ecuatoriano, pero bien se puede 
pensar para toda Latinoamérica y su resistir al pensamiento dominante, dado 
el juego de inclusión-exclusión, la injusticia, discriminación y violencia que 
sufre, en especial, lo otro: lo indígena o afro, lo que no encaja en el sistema. 
Este otro pensamiento y conocimiento no se fundamenta en presupuestos 
impulsados por la modernidad, como la idea de progreso. En este sentido, la 

se quiere culturales) siempre vinculas a lo concreto y singular, tienden a diluirse en los procesos sistémi-
cos, en un movimiento parecido al de la burocratización político-social. Los dos grandes sistemas globales 
son el económico y el tecnológico. Uno y otro can imponiendo y extendiendo un mismo tipo de realidad 
social y estilo de vida.” 



Capítulo 7. Lorena Noyola Piña e Irving Samadhi Aguilar Rocha

171

interculturalidad es entendida “como una perspectiva, concepto y práctica 
‘otra’, que encuentra su sostén y razón de existencia en el horizonte colonial 
de la modernidad y, específicamente, en la colonialidad del poder” (Walsh, 
2006, p. 22).

De modo que la interculturalidad, desde esta perspectiva, representa una 
construcción conceptual que tiene como base el pasado colonial de dominación 
y explotación ―que son simultáneamente constitutivas―, así como las conse-
cuencias de la modernidad o colonialidad, según explica Walsh (2006, p. 27).

Para poder comprender qué se entiende por intercultural, lo primero que 
se ha de comprender es la cultura, cómo se le concibe. En este primer acer-
camiento, podemos decir que la cultura es una construcción simbólica de 
sentido que se encuentra situada histórica y socialmente en un tiempo y en 
un espacio. Por este motivo, no se puede entender separada del poder de la 
propia sociedad, de sus actores sociales ni de las perspectivas de la lucha por 
la existencia. La cultura es una respuesta creadora a partir de la vida y la 
transformación de ella que es llevada a cabo por la constante comunicación 
en forma de diálogo con lo “otro”, de modo que tiene una dimensión política 
y artística.

No podrá haber interculturalidad ni diálogo intercultural si no se encara la 
cuestión del poder y de las situaciones de dominación, si no se repiensan las 
situaciones de colonialidad del poder, del saber y del ser, tal como afirma Pa-
tricio Guerrero (Guerrero, 2011, p. 79). La interculturalidad abre espacio exis-
tencial en la medida en que es un horizonte en donde es posible la aparición 
de todos los diálogos, de comunicación de mundos, sentidos, de existencias y 
de experiencia de vida. De este modo, se propone pensar la interculturalidad 
en un nivel ontológico, sin dejar de lado los requerimientos políticos.

Lo intercultural parte del reconocimiento de una pluralidad de culturas, en 
donde se asume que hay personas diferentes a mí, y en un marco de referen-
cia histórico y de significación común, a partir de donde nuestra identidad se 
forma. Como se muestra, no es sólo algo dado, sino que es algo que se va 
construyendo, se trata de una cultura como experiencia y lenguaje comunes.

La posibilidad de la experiencia de la interculturalidad está en el inter de 
la palabra; es mucho más profundo que el encuentro entre culturas. “Cuando 
pensamos la inter-culturalidad no lo hacemos pensando en su sentido de ‘en 
medio’, sino también en el sentido de cara a” (Esquirol, 2005, p. 45). Estas 
expresiones nos lanzan a establecer una relación de cercanía que está cons-
tituida por la significatividad que forma la dimensión más fundamental del 
ser humano; se trata de una apertura al otro en la que el ser humano se 
sabe vinculado (en y con) los otros y las cosas que lo rodean y en la que él 



172

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

se encuentra inserto. Esta relación de cercanía, el “en medio”, es lo sustancial 
de la comunicación como diálogo.

En este sentido y frente a los conflictos dados por este encuentro de cul-
turas, ha habido una proliferación de estudios y reflexiones sobre la paz, pero 
el problema de la paz es complejo y difícil; no basta con buena voluntad. No 
es posible valorar el punto de vista del otro sin un conocimiento de su cultu-
ra; conocimiento al que no se accede si no es a partir de ciertas actitudes como 
la simpatía, la apertura, empatía y diálogo; de ahí la importancia de la inter-
culturalidad. La interculturalidad es indispensable para no creer que existe 
sólo una visión del mundo monolítica y dominante, como la que hemos des�-
crito anteriormente y que corresponde al pensamiento moderno occidental. 
En este sentido, la interculturalidad es más que un diálogo con el vecino, 
porque tiene lugar con lo “otro”, lo completamente diferente a nosotros, los 
extranjeros —que en nuestro mundo moderno es el vecino geográfico—, el 
emigrante, el refugiado, etcétera. Los problemas inherentes a la intercultura-
lidad requieren diálogo, pero no un diálogo dialecto, que, según Raimon Pa-
nikkar (2006, p. 31) presupone la racionalidad de una lógica aceptada recípro-
camente como juez de diálogo; un juez por encima de las partes implicadas. 
Se trata más bien de un diálogo de encuentro, de personas que se escuchan 
recíprocamente para intentar comprender lo que la otra parte está diciendo. 
A este diálogo Panikkar lo llama diagonal. Este contenido, en términos de 
entendimiento, también puede estar implícito en la creación de imágenes que 
permitan contribuir con la educación intercultural en todos los niveles, es 
necesario este eje en cualquier tipo de educación. De aquí que nos enfoque-
mos en el diseño social como actividad creadora de sentidos, objetos y, sobre 
todo, imágenes que sean capaces de contribuir a esta labor desde la función 
del propio diseño.

El diseño, imagen e interculturalidad

En este marco es donde se piensa el papel del diseño, dado que fue el prota-
gonismo de la seducción y de la ilusión en este tipo de sociedades lo que dio 
lugar y representación a los diseñadores en esos tiempos, y en los nuestros, 
dentro de la producción de bienes. El capitalismo fomentaba, y fomenta, un 
consumo masivo mediante la publicidad y marketing, con estilos sofisticados 
en el diseño de bienes de consumo. También responderá a la moda que tam-
bién tiene protagonismo, donde el diseño se hace caminar a su lado con 
respecto a sus pautas de consumo, los objetos y las imágenes de temporada.



Capítulo 7. Lorena Noyola Piña e Irving Samadhi Aguilar Rocha

173

Se piensa la labor del diseño, en general, y en particular, del de imágenes, 
dado que las teorías del arte y la estética siguen viendo al diseño como una 
consecuencia de la técnica moderna, lo cual la ha mantenido al margen de la 
posible existencia estética en sentido pleno, tal y como lo enfatiza Anna Cal-
vera (2007) del texto Transformaciones del arte moderno, de José Jiménez: “Di-
seño  industrial, publicidad y medios de comunicación de masas, los tres son 
signos del rasgo definitorio por antonomasia del mundo occidental contem-
poráneo: la expansión de la técnica y la configuración de la vida por ella: in-
dustrialización, formalización de las grandes ciudades y la constitución de las 
multitudes” (1997, pp. 84-85).

Sin embargo, como propone este texto, se busca mostrar la pertinencia y 
la necesidad de entender el diseño desde su significado cultural y su capaci-
dad de intervenir en la concepción del mundo a través de su trabajo, en es-
pecífico de las imágenes y los objetos creados por el diseño; desde aquí, po-
dríamos hablar de un diseño social. Cuando s e piensa en diseño, se piensa 
en consumo; es una estética de consumo, pero también, en esta propuesta, 
se trata de una estética de la comunicación y el discurso que sea capaz de dar 
sentido, de educar en costumbres, valores y cultura nuestra, cotidiana. Esto 
es entender la actividad de éste como una técnica propia del ser humano, que 
lo distingue de otros seres: “De hecho, si la entiende como un universo de 
actuación, de la técnica depende la posibilidad de toda elaboración produc-
tora y, como tal, forma parte de la esencia del hombre, de su destino como 
especie” (Calvera, 2007, p. 107). Esto quiere decir que la práctica del diseño 
es, en todos sus ámbitos, una actividad rica y compleja que se caracteriza por 
la posibilidad de crear, compartir conocimiento y de vincular elementos his-
tóricos y culturales.Lo expuesto nos ubica en la dimensión cotidiana de la vida 
humana; esta, para Heidegger, será de interés porque define la situación 
donde se vive. Es en la cotidianidad donde se puede saber cómo actúan, se 
desempeñan y son los seres humanos en cada sociedad. A partir de aquí, la 
cotidianidad, en Heidegger, es esa situación en la cual las personas están 
rodeadas de cosas, conviviendo con otras personas, en un mundo de conver-
saciones cruzadas, donde, por un lado, se ha de actuar y ocuparse de vivir y, 
por otro, convivir con los demás a través del leguaje, hablando. En las dos 
dimensiones se permite al ser humano ejercer la libertad obligada4 y desen-
volverse en su existencia a partir del mundo que encuentra y hereda, dado 

4	 La libertad obligada aquí está pensada desde los pensadores existencialistas, sobre todo el Paul-Jean 
Sartre, que localiza en la libertad la primera y más radical condición humana. En su texto El existencialismo 
es un humanismo escrito de 1945. En este postula la idea de que la existencia del hombre precede su 
esencia. El ser humano comienza siendo una cosa no definida, no hay ninguna ley divina u otro tipo que 
de sentido desde el comienzo de esta existencia. Por eso estamos “condenados a ser libres” no hay límite 
para nuestra libertad excepto por el hecho de no poder renunciar a ella. 



174

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

que tiene un pasado, una tradición, una cultura que lo sitúa. La cotidianidad, 
según Heidegger, está definida por las cosas más familiares, a las que se ha 
habituado allá donde hay vida, por las relaciones con otras personas y las 
cosas del mundo.

Dado que el ser humano se reconoce a sí mismo en la cotidianidad y pue-
de decir cómo va a ser, se obtiene esa dimensión tan importante para el di-
seño, tal y como lo muestra Calvero: “según el cual, cabe reconocer que las 
personas son y se hacen a sí mismas en un diálogo constante con el entorno 
social y material que se han creado” (2007, p. 108). De hecho, la visión del 
mundo se realiza a través de los objetos en esta cotidianidad (desde nuestra 
dimensión técnica); ellos, en este sentido, colaboran en la construcción de 
nuestra identidad.

Desde aquí, el diseño toma un lugar, dado que necesita de este el diálogo 
para hacer su trabajo. Hablar aquí es ser capaz de transmitir un mundo, un 
mensaje, un sentido, tal y como el diseño hace cuando crea ciertas imágenes, 
de hecho, hablar es interpretación que permite al hombre situarse y desarro-
llarse en el mundo. De acuerdo con la crítica heideggeriana, en la vida coti-
diana la comprensión no se lleva a cabo a través del conocimiento científico 
en primera instancia. En su actuar cotidiano las personas comprenden las 
cosas a través de palabras e imágenes en lo que predomina su utilidad y su 
uso. Ésta es una concepción pragmática de la relación hombre y mundo, vivir 
consiste en estar en familiaridad con las cosas que lo rodean a uno.

A partir  de aquí, las imágenes interculturales propuestas por el diseño, 
entendido como una actividad que no sólo se preocupa por hacer cosas, sino 
por hacer únicamente cosas que tengan sentido, como lo piensa Calvera 
(2007, p. 115), deben preguntar por las características de ese sentido, es decir, 
por el sentido de la interculturalidad en pleno siglo XXI.

Este tipo de reflexiones abren un lugar para reconocer la complejidad del 
diseño como actividad responsable de la cultura material e incluso inmaterial. 
Dado que el diseño ha evolucionado desde la creación de artefactos hasta la 
provocación de experiencias en las personas que interactúan con ellos, a 
través del habla, el lenguaje y la comunicación.

Desde aquí, conforme se globaliza el mercado y responde a la diversidad 
de culturas, es esencial el diseño cultural, psicológico y social de procesos y 
productos, así como interpretar, por medio de este diálogo, las normas cul-
turales; en otras palabras, a través de este tipo de diseño de imágenes, de 
producción, consumo y uso se puede producir el sentido y hacerlo conscien-
te. A partir de aquí, podemos recuperar la posibilidad de que el diseño ejerza 
una práctica cultural, sobre todo en la creación de imágenes y quizás objetos 
que puedan transmitir sentidos e identidades diversos promoviendo un dis-



Capítulo 7. Lorena Noyola Piña e Irving Samadhi Aguilar Rocha

175

curso respetuoso y un pensamiento con respecto a la relación que mantene-
mos con los “otros”5 de diferentes culturas, pensamientos, formas, conoci-
mientos, aspectos físicos, etcétera; eso que aquí hemos llamado la 
interculturalidad, en términos generales, y la importancia de crear imágenes 
con estas características. En este sentido, el diseño no puede ser etnocéntrico, 
sino que debe abrir en diálogo a la diversidad de culturales, tradiciones y 
pensamientos. 

Las imágenes, al igual que las palabras, adquieren sentidos diferentes en 
función del uso y del contexto en que se sitúan. Cabe decir que el hecho de 
demostrar una imagen va mucho más allá de la siempre representación icó-
nica de un objeto real. Nos parece que, dentro de la labor del diseño de 
imágenes, dentro el lenguaje visual, éste carece de estructuras permanentes 
y sentidos cerrados aplicables a cualquier enunciado, por ejemplo, en un 
cartel o un filme, o un spot televisivo, el sentido proviene de la conexión que 
se establece entre las imágenes y sus usuarios en la vida cotidiana. En cierto 
sentido, estaríamos de acuerdo con Calvera (2007) cuando afirma que “En la 
perspectiva de diseño, hablar de cotidianidad significa incorporar las funcio-
nes al análisis de las cosas y cómo éstas operan en la realidad sociocultural; 
en cuanto tales, determinan la manera de ser de las cosas, es decir, las herra-
mientas, los enseres y los utensilios” (p. 107). Esa realidad sociocultural, el 
contexto dado por la relación entre los usuarios le otorga sentido a esas 
imágenes.

A partir de aquí, y puesto en el ámbito del enunciado visual, podríamos 
decir que su fase inicial se sirve de imágenes que vienen referidas, según 
Jordi Pericot (2007, p. 129) por una parte, a unas estructuras del mundo real 
cuyo conocimiento nos viene dado, y, por otra parte, una realidad simbólica, 
cuya compresión e interpretación parte del previo acuerdo en su uso social.

A partir de lo anterior, presentamos tres ejemplos que tiene como función 
ilustrar la posibilidad de la expresión y representación de la interculturalidad 
y del entendimiento entre las diferentes culturas para promover procesos de 
paz. Nuestra intención no es hacer un estudio profundo sobre todo tipo de 
ejemplo visual o audiovisual, sino ejemplificar la teoría vertida en los párrafos 
que anteceden, de forma que clarifique dichos conceptos y que interrela-
ciones de manera visual las ideas vertidas. Por otro lado, es importante 
mencionar que, debido a la protección de los derechos de reproducción de 
las imágenes, compartiremos las ligas a las que pueden acceder para verlas, 
lo que consideramos una ventaja de la versión electrónica de este libro.

5	 Desde la fenomenología, el tema de la otredad es trabajado seriamente por Emmanuel Levinas en Totali-
tad e infinito (2006), texto que se puede encontrar en la editorial Sígueme.



176

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

La primera campaña que abordaremos pertenece a la Fundación Red 
Íncola, una organización con sede en Valladolid, España, cuyo propósito 
central es brindar apoyo integral a personas en situación de vulnerabilidad, 
defendiendo sus derechos y promoviendo condiciones que les permitan 
llevar una vida digna (redincola.org). Esta fundación se articula como una 
red compuesta por diversas entidades, enfocándose especialmente en la 
población migrante. Uno de los valores fundamentales que orientan su labor 
es la interculturalidad. 

Las imágenes presentadas en el sitio web de la fundación reflejan esta 
diversidad humana, con un enfoque visual que subraya la convivencia inter-
cultural. Un ejemplo de ello se encuentra en la imagen vinculada al artículo 
titulado La música, instrumento de interculturalidad.6 En esta composición fo-
tográfica horizontal, se observan cinco personas jóvenes de diversos orígenes 
étnicos, cuyas características fenotípicas abarcan tonalidades de piel tanto 
claras como oscuras, así como indumentaria que indica que provienen de 
países diferentes y que en su cultura existen ritmos musicales variados. Este 
grupo sostiene instrumentos musicales acorde a cada cultura de origen, lo 
que funciona como una metáfora visual: la música, en su riqueza, diversidad 
y variedad, se convierte en un lenguaje universal capaz de trascender fronte-
ras culturales y geográficas desde una perspectiva cultural y de empodera-
miento. La fotografía representa gráficamente la idea de que la intercultura-
lidad es una sinergia en la que se materializa la creación de algo nuevo a 
partir del mestizaje sonoro de las culturas originales. 

En un análisis meramente formal, la imagen distribuye a las personas de 
forma equitativa y en un peso visual similar, lo que simboliza la horizontalidad 
de las diversas culturas. Refleja la inclusión cultural y el empoderamiento de 
cada una de las participantes. Otra característica distintiva de la fotografía es 
el primer plano que tienen las personas jóvenes junto con los elementos ca-
racterísticos de la música de sus culturas de origen. Es una imagen que tiene 
un discurso visual de cohesión a través del arte. 

Una de las campañas publicitarias que muestra las primeras representa-
ciones en videos publicitarios de la interculturalidad como parte importan-
te es la de Coca-Cola, denominada I’d Like to Teach The World To Sing,7 que 
fue lanzada en 1971. En el video se observa un grupo de jóvenes cantando 
sobre el deseo de tener un mundo mejor. En este ejemplo publicitario es 
evidente que la intención fundamental es la venta de un producto que en 
su momento, y ahora, representa una empresa globalizada que genera mu-

6	  Esta imagen se encuentra en la liga https://redincola.org/la-musica-instrumento-de-interculturalidad/
7	  El video se puede encontrar en YouTube en diversas direcciones, una de ellas es https://youtu.be/_eQh-

tAh-SJM?si=0vZtyE20cRjo_wYg



Capítulo 7. Lorena Noyola Piña e Irving Samadhi Aguilar Rocha

177

chos de los escenarios que hemos puesto en evidencia en este texto. Sin 
embargo, la elección de este spot publicitario se fundamenta en las escenas 
interculturales que si bien tienen un propósito comercial, presentan una 
diversidad étnica que muestran fenotipos que van desde las culturas asiá-
ticas, las europeas, las americanas y las africanas. En el contexto histórico 
en el que es lanzada esta campaña, las tensiones mundiales dividían al mun-
do en dos polos hegemónicos y mantenían a la mayor parte de las culturas, 
sobre todo las originarias, subyugadas a los intereses de las grandes poten-
cias económicas. Aun cuando continuaba la guerra fría, los inicios de la dé-
cada de los setenta del siglo XX se caracterizó por movimiento sociales vin-
culados a la visibilización de las minorías, lucha que ha rendido frutos. 

Una característica de la publicidad de Coca-Cola en este anuncio es capi-
talizar las inquietudes sociales y representarlas con fines comerciales. Al 
igual que el ejemplo anterior, se utiliza la música como símbolo de unidad 
entre las diferentes culturas y la esperanza de que la juventud quiere cam-
biar al mundo por uno en el que se integren todas las culturas. Cabe men-
cionar que el inicio del comercial es con una mujer caucásica, lo que refleja 
las tendencias eurocéntricas de la época, sin embargo, a medida que la 
cámara se va moviendo se pueden ver diversos fenotípos, indumentarias y 
representaciones culturales asiáticas, africanas, europeas y americanas. Aun 
cuando la representación de la interculturalidad es de corte meramente 
simbólico, ya que la intencionalidad es comercial y construye escenarios 
idealizados de interacción cultural, es un ejemplo representativo de las pri-
meras inclusiones de diversidad cultural en términos de horizontalidad y 
respeto.



178

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

Fotografía 1. Créditos: Benetton Group en https://www.benettongroup.com/en/media-press/image-ga-
llery/brand-communication/united-colors-of-benetton-fw24-adult/ 

El tercer ejemplo es un promocional de United Colors of Benetton. Esta 
marca de ropa ha tenido un desarrollo publicitario controversial, basado en 
mensajes sociopolíticos que van desde la denuncia de los problemas sociales 
hasta enaltecer la diversidad. En algunos momentos se ha servido del dolor 
y la polémica para atraer la atención y posicionarse en el ojo de los consumi-
dores, y en otros muestra imágenes con una narrativa visual intercultural, 
como la que aquí referenciamos.

En la fotografía 1 se observa una composición que muestra diversos feno-
tipos integrados en una misma imagen, lo que transmite la idea de una misma 
comunidad unificada. En ella hay un discurso visual sobre la diversidad cultu-
ral, la inclusión y la interculturalidad a través de la inclusión de personas con 
características físicas distintas como los tonos de piel, rasgos faciales y estilos 
de cabello. Además de representar dicha diversidad con las siete personas 
jóvenes, también se muestra en la mezcla de colores de la ropa, es un con-
junto de colores y estilos que se usan indistintamente por hombres y mujeres, 



Capítulo 7. Lorena Noyola Piña e Irving Samadhi Aguilar Rocha

179

aunque las posturas y la estética también refieren a una inclusión de la diver-
sidad de género. Esta composición pretende reflejar un discurso de intercul-
turalidad al reconocer las diferencias culturales en un espacio compartido 
(Walsh, 2006); sin embargo, este discurso está más pegado a la intencionali-
dad comercial de la marca que a una verdadera representación de la inter-
culturalidad. Esta paradoja es constante en la historia de la marca. Las cam-
pañas de Benetton, si bien reflejan la interculturalidad en concepto, también 
generan sospecha en cuanto la autenticidad de la misma, la presentan como 
parte de la estética contemporánea que da más impulso al color y en general 
a la marca en un plano superficial, que a una verdadera búsqueda de una 
comunidad intercultural. Es una estrategia de mercadeo que termina unifor-
mando a las juventudes en lugar de destacar sus diferencias culturales.

La composición de la imagen es de plano americano frontal, sencilla y si-
métrica, también tiene una intención simbólica. Las siete personas jóvenes 
están dispuestas linealmente en una narrativa de horizontalidad, donde no 
hay jerarquías entre ellas ya que son prácticamente de la misma altura. Se 
pueden distinguir cuatro hombres y tres mujeres. El centro de la imagen está 
ocupado por un hombre que se ve en un plano detrás del resto de las perso-
nas, como estrategia para centrar el punto focal, al mismo tiempo que iguala 
a las demás personas. La uniformidad en la ropa y en la altura, así como en 
los planos, puede interpretarse como una falta de diversidad, compensada 
por los fenotipos de las personas de la fotografía. Es decir, una imagen que 
es intercultural, también puede interpretarse como parte de la uniformidad 
global en las juventudes. En el caso de la marca Benetton es una estrategia 
comercial para atraer la atención y mantener la polémica de sus anuncios. Tal 
como Adorno y Horkheimer (2009) conceptualizan, los discursos consumidos 
masivamente por una insurtia cultural, tienen una capacidad limitada para 
generar reflexiones críticas.

En conclusión, lo anterior subraya la capacidad del diseño como herra-
mienta para construir mensajes que no sólo cumplan criterios estéticos, sino 
con la necesidad de que promuevan un cambio social significativo. Las imá-
genes predominantes en circuitos publicitarios, artísticos y culturales en su 
mayoría establecen y perpetúan conceptos homogeneizantes que imponen 
estándares en los países occidentalizados y no representan una intercultura-
lidad verdadera. 

Sin embargo, hay espacios en donde el diseño es utilizado para propiciar 
transformaciones conceptuales, como lo son las organizaciones no guberna-
mentales y otras asociaciones civiles que consideran la inclusión y la intercul-
turalidad como parte de su quehacer, sobre todo considerando grupos vul-
nerables. En este contexto, los avances en el sentido de la representación más 



180

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

equitativa requieren una mayor concientización y políticas públicas en las que 
el diseño tiene un papel fundamental. 

Las imágenes permiten medir, conocer y analizar la realidad de las socie-
dades, más allá de los discursos sociopolíticos dominantes. Es necesario tra-
zar un camino en donde el diseño genere las condiciones necesarias hacia la 
verdadera interculturalidad que supere las divisiones ideológicas y físicas y 
que genere contextos sociales que permitan florecer dicha diversidad. 



Capítulo 7. Lorena Noyola Piña e Irving Samadhi Aguilar Rocha

181

Referencias

Adorno, T. y Horkhaimer, M (2009). La dialéctica de la ilustración, Trotta.

Barthes, R. (2017). La retórica de la imagen. Siglo XXI.

Bauman, Z. (2017). Consuming Life. Polity Press.

Benedito, G. y R. (2003). El diseño como espectáculo, en De lo bello de las co-
sas. Gustavo Gilli. 

Calvera, A. (2007). El cosear de las cosas, en De lo bello de las cosas. Gustavo 
Gilli.

Debord, G. (2003). La sociedad del espectáculo. Pre-textos.

Espinosa, J. (2023). Repensar la occidentalización. Ir más allá de las disciplinas, 
en Rompiendo fronteras. Universidad Autónoma del Estado de Morelos.

Esquirol, J. M. (2005). Uno mismo y los otros. Herder.

Esquirol, J. M. (2011). Los filósofos contemporáneos y la técnica. Gedisa.

Fornet-Betancourt, R. (2002). Filosofía e interculturalidad en América latina: 
intento de introducción no filosófica, en G. González (coord.), El discurso 
intercultural. Biblioteca Nueva.

Fornet-Betancourt, R. (2004). Filosofar para nuestro tiempo en clave intercultu-
ral. Wissenschaftsverlag Mainz.

Guerrero, P. (2011). Interculturalidad y plurinacionalidad, escenarios de lucha 
de sentidos: entre la usurpación y la insurgencia simbólica, en Intercultu-
ralidad y diversidad, Universidad Andina Simón Bolívar, Corporación Edito-
ra Nacional.

Heidegger, M. (2001). Conferencias y artículos (H. Cortés y A. Leyte, Trads.). 
Serbal.

Heidegger, M. (2003). “La época de la imagen del mundo”. Caminos de bosque. 
Alianza.

Jiménez, J. (1997). Transformaciones del arte moderno. En D’art 22, Publicacion 
Universitat de Barcelona.

Panikkar, R. (2006). Paz e interculturalidad, Herder. 

Papanek, V. (2014). Diseñar para el mundo real. Pol len edicions.

Pardo, J. L. (2003). Prólogo, en La sociedad del espectáculo. Pre-textos.



182

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

Pericot, J. (2007). Jugadas inéditas del juego de la imagen, en De lo bello de las 
cosas. Gustavo Gilli.

Rispoli, E. R. y Jordana, E. (2016). Entre hegemonía y crítica: pensar el diseño 
como transformación, en J. L Marzo y T. Martínez (eds.) Interface politics. 
Publicaciones Gredits.

Walsh, C. (2006). Interculturalidad y colonialidad del poder. Un pensamiento 
y posicionamiento otro desde la diferencia colonial, en Interculturalidad, 
descolonización del Estado y del conocimiento. Ediciones del Signo.



Lorena Noyola Piña y Laura Silvia Iñigo Dehud (coords.)

183

Sobre los autores

Emma Yanet Flores Zamorano 
Es licenciada en Planeación Territorial por la Universidad Autónoma Metro-
politana (UAM); en esta misma casa de estudios obtuvo el grado de maestra 
y doctora en Ciencias y Artes para el Diseño. Actualmente, es Profesora Inves-
tigadora de Tiempo Completo en la Facultad de Diseño de la Universidad 
Autónoma del Estado de Morelos (UAEM), en dicha unidad académica impar-
te docencia en la Licenciatura en Diseño, además es integrante del núcleo 
académico básico de los programas de maestría y doctorado en Imagen, Arte, 
Cultura y Sociedad. 

Es profesora invitada en la Maestría en Estudios Territoriales, Paisaje y 
Patrimonio de la Facultad de Arquitectura de la UAEM. De igual manera, es 
parte del núcleo académico básico de la maestría de Ciencias de la Construc-
ción con Acentuación en Intervención Sustentable del Hábitat, de la Facultad 
de Arquitectura de la Universidad Autónoma Benito Juárez de Oaxaca (UABJO).

Forma parte del Sistema Nacional de Investigadores e Investigadoras. Es 
integrante del cuerpo académico Ciencias Sociales, Cultura y Complejidad en 
la Globalización. 

Como investigadora trabaja con tres líneas de investigación distintas pero 
vinculadas de forma integral con temas relacionados con los procesos 
urbanos, la imagen y el diseño; la primera línea se centra en el estudio de la 
problemática habitacional en lo referente a la evolución y dinámica de las 
formas de tenencia habitacional de la vivienda popular. La otra línea de 
investigación se particulariza en el patrimonio, los imaginarios urbanos y la 
complejidad en el estudio de fenómenos de las ciudades del siglo XXI y, por 
último, la investigación sobre el enfoque social y sustentable en la formación 
profesional e innovadora de los diseñadores. 

﻿
Joel Ruiz Sánchez
Es doctor en Sociología por el Instituto de Ciencias Sociales y Humanidades 
de la Benemérita Universidad Autónoma de Puebla. Ha sido profesor de asig-
natura en la Universidad Autónoma de Puebla y en el Instituto de Estudios 
Avanzados Siglo XXI, y Profesor Investigador de tiempo completo en la Uni-
versidad del Papaloapan de Oaxaca. Fue secretario de investigación de la 
Facultad de Estudios Sociales de la UAEM 2015-2016. Actualmente se desem-
peña como Profesor Investigador de Tiempo Completo en la Facultad de Es-
tudios Sociales de la Universidad Autónoma del Estado de Morelos.



184

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

Las líneas de investigación que trabaja son: Sociología del poder, Cultura 
Global y Conflictos desde la complejidad, Estudios Sociales sobre la Imagen.

Ha publicado diversos artículos y capítulos de libro en las líneas de inves-
tigación que trabaja desde hace 15 años, además de la coordinación de 3 li-
bros. Ha participado en más de 30 congresos nacionales e internacionales en 
temáticas de sociología del poder, migración, violencia, desplazamiento for-
zado y estudios sociales sobre la imagen. 

Forma parte del Sistema Nacional de Investigadores del CONAHCYT, nivel 
1 en el periodo 2025-2029. Tiene el Reconocimiento a Perfil Deseable de PRO-
DEP, 2022-2025.

Actualmente es integrante del Núcleo Académico del Posgrado en Imagen, 
Arte, Cultura y Sociedad, de la Facultad de Diseño de la UAEM, así como inte-
grante del Cuerpo Académico Ciencias Sociales, Cultura y Complejidad en la 
Globalización, de la UAEM. 

Mariana Teresa Silveyra Rosales
Arquitecta egresada de la Facultad de Arquitectura de la Universidad Autóno-
ma del Estado de Morelos, interesada en la investigación de la ciudad como 
lugar de interacción y encuentro, el espacio público, el urbanismo táctico y la 
intervención urbana como estrategia para mejorar la experiencia en el coti-
diano de los habitantes de un lugar, lo anterior fundamentado en una pers-
pectiva inclusiva. Realizó sus estudios de maestría en la Facultad de Artes en 
el programa Imagen, Arte, Cultura y Sociedad, lo que le ha permitido el acer-
camiento y la sensibilización de la parte artística de la arquitectura, además 
cursó el doctorado en humanidades nutriendo así la parte sociológica y an-
tropológica de su quehacer urbano y arquitectónico. Docente de la Facultad 
de Arquitectura de la Universidad Autónoma del Estado de Morelos desde el 
año 2011 y secretaria de investigación del 2015 al 2023. Ha participado en la 
publicación de libros como Las mujeres en la arquitectura y el urbanismo en 
Morelos y el capítulo “Ciudad, espacio público, apropiación, identidad y arte. 
El arte en el espacio público generador de identidad.”, miembro del Sistema 
Nacional de Investigadoras e Investigadores desde el año 2023 y Profesora 
Investigadora de Tiempo Completo adscrita a la Facultad de Arquitectura de 
la Universidad Autónoma del Estado de Morelos.

Alex Ramón Castellanos Domínguez
Doctor en Antropología por la Universidad Nacional Autónoma de México 
(UNAM); maestro en Desarrollo Rural por la Universidad Autónoma Metropo-
litana Campus Xochimilco (UAM-X) y licenciado en Antropología Social por la 
Escuela Nacional de Antropología e Historia (ENAH). Ha trabajado temas sobre 



Lorena Noyola Piña y Laura Silvia Iñigo Dehud (coords.)

185

planeación rural participativa y desarrollo rural sustentable en zonas pluriétni-
cas de México; así como procesos de transferencia y apropiación tecnológica 
en dichas zonas. Trabajó en la investigación sobre los procesos de reconstruc-
ción de las identidades sociales y étnicas en ámbitos de asentamiento de em-
presas globales de cultivos de exportación y de gran turismo de sol y playa. 
También ha participado en el diseño de propuestas de atención a familias 
indígenas en asentamientos pluriculturales complejos para lograr entornos 
saludables. Actualmente es profesor investigador de tiempo completo del 
Centro de Investigación en Ciencias Sociales y Estudios Regionales (CICSER) 
de la Universidad Autónoma del Estado de Morelos.

Lizandra Cedeño Villalba
Cuenta con licenciatura en Antropología Social por la Universidad Veracruza-
na, una especialidad en Diseño de Publicaciones, así como maestría y docto-
rado en Imagen, Arte, Cultura y Sociedad por la UAEM. Ha trabajado en el 
tercer sector con la sociedad civil organizada y grupos de voluntariado, así 
como en innovación, desarrollo y transferencia del conocimiento.

Interesada de las metodologías para la investigación, el trabajo de campo, 
la etnografía, la semiótica y el diseño. Ha sido docente y dirigido tesis a nivel 
licenciatura y maestría. Caminante, amante de la naturaleza. 

Actualmente se especializa en divulgación de las ciencias sociales y las 
humanidades.

Ilán Santiago Leboreiro Reyna
Nacido en la Ciudad de México, estudió la licenciatura en Antropología Física 
en la Escuela Nacional de Antropología e Historia obteniendo su título con 
mención honorífica y publicación de tesis. Obtuvo el grado de maestro en 
Antropología con honores en la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad 
Nacional Autónoma de México. Doctor en Imagen, Arte, Cultura y Sociedad 
por la Universidad Autónoma del Estado de Morelos. Miembro del Colegio 
Mexicano de Antropólogos A. C., ha participado como ponente en numerosos 
congresos internacionales incluido el Congreso Internacional de Estudios so-
bre Momias en diversas ocasiones. Es Profesor Investigador Titular de la Di-
rección de Antropología Física del Instituto Nacional de Antropología. Espe-
cialista reconocido en el tema del fenómeno de la momificación en México y 
en el estudio de prácticas mortuorias de grupos prehispánicos de cazadores 
recolectores del norte de México. Fue profesor por asignatura de la Facultad 
de Diseño de la Universidad Autónoma del Estado de Morelos. Colaborador 
en el proyecto de investigación “Las momias de México” desde hace 22 años y 
cuenta con numerosas publicaciones nacionales e internacionales enfocadas 



186

La sociedad y la imagen. Aproximaciones teóricas a sus interrelaciones

en la investigación del fenómeno de momificación. Titular del proyecto insti-
tucional “Ritos mortuorios del norte de México y su expresión en el contexto 
bioarqueológico”. Es parte del Sistema Nacional de Investigadores.

Lorena Noyola Piña
Labora en la Facultad de Diseño de la UAEM, como Profesora Investigadora 
de Tiempo Completo Definitiva Titular A. Es Investigadora Nacional nivel 1, 
Sistema Estatal de Investigadores 2024 y Perfil Deseable PRODEP. Becaria de 
CONAHCyT de maestría y doctorado en Ciencias y Artes para el Diseño (ambos 
con medalla al mérito universitario) en la UAM Xochimilco. 

Ha participado en diversas comisiones académicas y fungió como directo-
ra de la Faculta de Artes y de la Facultad de Diseño, la cual fundó. Realiza la-
bores de tutoría, asesoría, dirección de tesis de nivel licenciatura y posgrado, 
y formación de personal. Imparte clases en licenciatura, especialidad, maes-
tría y doctorado. Presidió la Comisión de Investigación en la Asociación Mexi-
cana de Escuelas de Diseño Gráfico ENCUADRE, entre otras a lo largo de su 
trayectoria universitaria y académica. Ha dirigido programas de prácticas 
profesionales y servicio social vinculados a sus líneas de investigación. Asimis-
mo, es dictaminadora de revistas indexadas, de ponencias para congresos 
internacionales, libros y de comités editoriales a nivel nacional. Ha escrito 
artículos de difusión e indexados y capítulos de libros. Ha trabajado amplia-
mente sobre la imagen y los elementos formales del diseño como signos que 
generan conocimiento al utilizarse en Diseño. 

Realizó el diseño editorial y portadas de decenas de publicaciones para el 
INAH, la UAEM y el Fondo de Cultura Económica. Fue diseñadora durante diez 
años de la revista Alquimia, (SINAFO, INAH), y cuenta con experiencia en otros 
proyectos editoriales. Cuenta con experiencia en curadurías y ha expuesto su 
trabajo a nivel nacional. Coordinó durante doce años la colección editorial El 
impacto de la imagen en el Arte, la Cultura y la Sociedad, así como otras pro-
ducciones editoriales de la UAEM, y coordina con la Dra. Julieta Espinosa la 
colección Más Allá de las Disciplinas. Miembro de la Academia de Ciencias 
Sociales y Humanidades del Estado de Morelos (ACSHEM).

Irving Samadhi Aguilar Rocha
Profesora investigadora de tiempo completo en el Instituto de Investigación 
en Humanidades y Ciencias Sociales del Centro Interdisciplinar de Investiga-
ción en Humanidades, Universidad Autónoma del Estado de Morelos.

Doctora en Filosofía por la Universidad de Barcelona. Su trabajo académi-
co como profesora y autora consiste en el estudio de la filosofía contemporá-
nea y desarrolla temas sobre cultura, interculturalidad, tecnología, espacio y 



Lorena Noyola Piña y Laura Silvia Iñigo Dehud (coords.)

187

ciudad. Pertenece al cuerpo académico consolidado permanente Cultura y 
gestión de recursos para el desarrollo. Miembro del núcleo básico del Posgrado 
en Humanidades y del Programa Educativo de Filosofía, Academia de Ciencias 
Sociales y Humanidades del Estado de Morelos (ACSHEM) y de la Red de Inves-
tigación y Cooperación en Estudios Interculturales (RICEI). Pertenece al Sistema 
Nacional de Investigadores.

Laura Silvia Iñigo Dehud
Cursó la licenciatura en Diseño de la Comunicación Gráfica en la Universidad 
Autónoma Metropolitana-Xochimilco. En 1981 ingresó en el Centro Universi-
tario de Estudios Cinematográficos de la Universidad Nacional Autónoma de 
México para especializarse en realización cinematográfica. En 1987 recibió 
una beca del Instituto Estatal de Cinematografía de Moscú, Rusia, para estu-
diar un posgrado en Dirección de Cine de Animación. 

Desde 1989 a la fecha, se ha dedicado a la elaboración de libros y materia-
les didácticos para estudiantes y maestros en diferentes instituciones públicas 
y privadas, así como a la docencia en diseño, cine, animación, seminarios 
teóricos y tutoriales en licenciaturas y posgrados afines al Diseño, Artes Plás-
ticas, Artes Visuales y Ciencias de la Comunicación. En 2007 obtuvo el grado 
de Maestría en Educación y en 2015 obtuvo el grado de doctora en Imagen, 
Arte, Cultura y Sociedad por la Universidad Autónoma del Estado de Morelos 
(UAEM).  Su amplio trabajo editorial por Ediciones Castillo-Macmillan, Editorial 
EDUMÁS, Editorial de Contenidos Académicos (ECA), Técnicas Educativas, Edi-
ciones Huitzilin, Secretaría de Educación Pública, Comisión Estatal de Agua y 
Medio Ambiente del estado de Morelos y UAEM.

Desde 2010 es Profesora Investigadora de Tiempo Completo definitiva de 
la Universidad Autónoma del Estado de Morelos. De agosto 2012 a agosto 
2013 fungió como coordinadora de la Maestría en Producción Editorial (MPE) 
posgrado inscrito en el Sistema Nacional de Posgrados (SNP) de la Facultad 
de Humanidades y Facultad de Artes de la UAEM. Desde 2013 a la fecha es 
Coordinadora de la Maestría en Imagen, Arte, Cultura y Sociedad (M. IMACS) 
inscrito en el Sistema Nacional de Posgrados (SNP) de la Facultad de Diseño 
de la UAEM. Asimismo, es integrante del cuerpo académico consolidado In-
vestigación y creación en imagen digital de la Facultad de Diseño de la Univer-
sidad Autónoma del Estado de Morelos, cuya línea de investigación es: El 
impacto de la imagen en el arte, la cultura y la sociedad.  Las Líneas de Gene-
ración y Aplicación de Conocimiento (LGAC) que trabaja como investigadora 
son: Desarrollo de Material Didáctico; Publicaciones-Diseño Editorial; Produc-
ción e investigación en Animación. Cuenta con el Perfil Deseable PRODEP con 
vigencia hasta el 2026.





Primera edición, 2025
Libro electrónico

Hecho en Cuernavaca, Morelos
México

∞




